
Vai trò và đóng góp của Thiền Phái Liễu Quán
trong lịch sử Phật giáo Việt Nam

ISSN: 2734-9195   15:16 24/01/2026

Thiền phái Liễu Quán không chỉ là một hệ phái tu hành trong lịch sử Phật giáo
Việt Nam, mà còn là một hiện tượng văn hóa, xã hội đặc sắc. Dòng thiền này
góp phần quan trọng vào việc định hình một Phật giáo mang tinh thần Việt, hòa
nhập nhưng không hòa tan, nhập thế nhưng không đánh mất bản chất tu tập.

A. Mở đầu

1. Đặt vấn đề

Trong tiến trình phát triển của Phật giáo Việt Nam, các dòng thiền không chỉ
đóng góp vai trò là phương tiện tu tập tâm linh mà còn là dòng chảy văn hóa
góp phần hình thành bản sắc tinh thần dân tộc. Từ thời Lý - Trần với thiền phái
Trúc Lâm mang đậm tinh thần nhập thế, đến thời kỳ Đàng Trong với sự hình
thành của thiền phái Liễu Quán, Phật giáo Việt Nam đã cho thấy khả năng bản
địa hóa linh hoạt, hòa nhập sâu sắc với đời sống xã hội.

Trong bối cảnh đất nước phân tranh và đạo đức xã hội suy thoái vào cuối thế kỷ
XVII, sự ra đời của thiền phái Liễu Quán không chỉ là một bước ngoặt trong lịch
sử Phật giáo mà còn là minh chứng cho tinh thần phục hưng và sáng tạo mang
đậm tính dân tộc.

Vai trò và đóng góp của Thiền Phái Liễu Quán trong lịch sử Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-va-dong-gop-cua-thien-phai-lieu-quan-trong-lich-su-phat-giao-viet-nam.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-viet-nam-van-de-suy-nghi.html


Thiền sư Liễu Quán. Ảnh: Internet

Thiền phái Liễu Quán do thiền sư Liễu Quán sáng lập, không chỉ kế thừa tinh
thần của thiền tông Lâm Tế từ Trung Hoa mà còn được phát triển theo hướng
Việt hóa mạnh mẽ, phù hợp với căn cơ, đời sống và văn hóa người Việt. Dòng
thiền này không những góp phần phục hồi đời sống Phật giáo vốn suy yếu thời
điểm đó mà còn ảnh hưởng sâu rộng đến đời sống tinh thần và sinh hoạt tôn
giáo của nhân dân Đàng Trong, đặc biệt là khu vực Thuận Hóa, Phú Xuân (Huế).
Với phương pháp hành trì dung hòa giữa thiền và tịnh, cùng tinh thần nhập thế
gắn bó với quần chúng, thiền phái Liễu Quán đã nhanh chóng lan tỏa và trở
thành dòng thiền tiêu biểu trong lịch sử Phật giáo Việt Nam. Tìm hiểu về sự hình

Vai trò và đóng góp của Thiền Phái Liễu Quán trong lịch sử Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-va-dong-gop-cua-thien-phai-lieu-quan-trong-lich-su-phat-giao-viet-nam.html



thành, truyền thừa, phương pháp hành trì và sự Việt hóa của dòng thiền này sẽ
góp phần làm rõ vai trò của thiền phái Liễu Quán trong đời sống văn hóa, tôn
giáo và lịch sử Việt Nam.

B. Nội dung

1, Lịch sử hình thành và truyền thừa của thiền phái
Liễu Quán

1.1. Phật giáo Đàng Trong thời kỳ Nam - Bắc phân tranh

Vào đầu thế kỷ XVI, nhiều bậc cao tăng từ Trung Hoa sang Việt Nam (thuộc
Đàng Trong do chúa Nguyễn quản lý) để hoằng dương Phật pháp. Trong đó có
thiền sư Nguyên Thiều, người sáng lập chùa Thập Tháp Di Đà (Quy Nhơn), thiền
sư Viên Cảnh và Viên Khoan (Quảng Trị), thiền sư Minh Hoằng Tử Dung[1], khai
sơn chùa Ấn Tôn (tức chùa Từ Đàm); Thiền sư Tế Viên (chùa Hội Tôn ở Phú Yên),
thiền sư Giác Phong khai sơn chùa Hàm Long (tức chùa Báo Quốc ở Thuận Hóa),
thiền sư Minh Hải Pháp Bảo (thuộc đời 34 thiền phái Lâm Tế) khai sơn chùa
Chúc Thánh (Quảng Nam), cùng nhiều thiền sư khác. Các vị này đều thuộc dòng
Lâm Tế và mở rộng ảnh hưởng của mình ở Thuận Hóa, Quảng Nam và các vùng
phụ cận, góp phần đặt nền móng cho sự hình thành thiền phái Liễu Quán sau
này.

Theo Thích Mật Thể: “Liễu Quán hòa thượng lúc 6 tuổi đến chùa Hội Tôn thọ giới
với ngài Tế Viên hòa thượng, được 7 năm thì ra Thuận Hóa học với Thiền sư Giác
Phong ở chùa Báo Quốc. Sau đó, năm Ất Hợi (1695), ngài ra Thuận Hóa thọ sa di
giới với ngài Thạch Liêm Hoà thượng; năm Đinh Sửu (1697) ngài thọ cụ túc giới
với ngài Từ Lâm… Vào năm Kỷ Mão (1702) ngài đến Long Sơn vào bái yết Tử
Dung hòa thượng cầu dạy pháp tham thiền’’[2]

Trong bối cảnh Phật giáo thời Nam - Bắc phân tranh (1528-1802), ở Đàng Ngoài
có nhiều vị cao tăng nổi bật như Minh Châu Hương Hải, Lê Dụ Tôn…góp phần
làm hưng thịnh Phật giáo nhờ hoạt động hoằng pháp, hòa hợp giữa Nho-Lão-
Phật và tinh thần nhập thế. Ở Đàng Trong, kể từ khi chúa Nguyễn Hoàng vào
trấn giữ Thuận Hóa, Phật giáo phát triển mạnh mẽ, được chúa Nguyễn trọng
vọng. Trong hơn 200 năm, các chúa Nguyễn tích cực xây dựng chùa chiền, lập
đàn cầu siêu, tổ chức đại giới đàn…tạo nền tảng vững chắc cho sự phát triển
của Phật giáo, trong đó có sự xuất hiện và lan tỏa của thiền phái Liễu Quán.

Vai trò và đóng góp của Thiền Phái Liễu Quán trong lịch sử Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-va-dong-gop-cua-thien-phai-lieu-quan-trong-lich-su-phat-giao-viet-nam.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/thien-phai-lieu-quan-su-truyen-thua-va-phat-trien.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/thien-phai-lieu-quan-su-truyen-thua-va-phat-trien.html


(Ảnh: Internet)

Sự hình thành thiền phái Liễu Quán gắn liền với sự hiện diện của nhiều bậc cao
tăng uyên thâm như thiền sư Nguyên Thiều, thiền sư Tế Viên, thiền sư Giác
Phong, thiền sư Minh Hoằng Tử Dung và các vị thuộc thế hệ kế tiếp. Những vị
này đã góp phần quan trọng đưa Phật giáo phát triển rộng khắp ở Đàng Trong.

Theo Việt Nam Phật giáo sử lược của Thích Mật Thể, thiền sư Liễu Quán khi còn
trẻ đã theo học Phật pháp với thiền sư Giác Phong và thiền sư Tử Dung. Đặc
biệt, vào khoảng các năm 1690-1691, ngài theo học và thọ pháp với thiền sư Tử
Dung Minh Hoằng, từ đó hình thành nền tảng vững chắc của riêng mình, đặt cơ
sở cho sự phát triển của thiền phái thuần Việt độc lập tại Đàng Trong.

1.2. Thiền sư Liễu Quán (1667-1742)

Thiền sư Liễu Quán là vị tổ đã khai sáng và duy trì dòng thiền Liễu Quán từ thế
kỷ XVIII, đại diện tiêu biểu cho tư tưởng Phật giáo thời hậu Lê. Cuộc đời và sự
nghiệp hoằng pháp của Ngài trở thành tấm gương sáng, có sức lan tỏa mạnh
mẽ đối với Phật giáo Việt Nam. Không chỉ là nhân vật quan trọng trong phong
trào phục hưng Phật giáo ở Đàng Trong, ngài còn góp phần bảo tồn bản sắc văn
hóa dân tộc và đánh dấu bước cải cách nổi bật của thiền phái Lâm Tế.

Từ khoảng giữa thế kỷ XVI đến cuối thế kỷ XVII, đất nước Đại Việt chia thành hai
vùng: Đàng Trong và Đàng Ngoài, ngăn cách bởi sông Gianh. Sự chia cách này
dẫn đến khác biệt đáng kể về đời sống văn hóa xã hội. Đặc biệt, tại Đàng Trong
sự di cư của cộng đồng Minh Hương đã đưa đến ảnh hưởng văn hóa từ phương
Bắc. Phật giáo ở đây cũng không nằm ngoài làn sóng giao thoa này. Trước tình
hình ấy, thiền sư Liễu Quán đã khẳng định vị thế của mình bằng cách sáng lập

Vai trò và đóng góp của Thiền Phái Liễu Quán trong lịch sử Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-va-dong-gop-cua-thien-phai-lieu-quan-trong-lich-su-phat-giao-viet-nam.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/ke-phai-lieu-quan-trong-qua-trinh-hinh-thanh-giao-hoi-phat-giao-viet-nam.html


một dòng thiền Phật giáo mới, mang đậm bản sắc thuần Việt, kế thừa và phát
triển dòng Lâm Tế.

Ngày nay chúng ta biết đến hành trạng của tổ Liễu Quán qua tấm bia đá gắn
vào bên trong thành phía Đông của tháp Ngài ở núi Thiên Thai.

Thiền sư Liễu Quán (1667-1742), họ Lê, húy là Thiệt Diệu, pháp tự là Liễu Quán,
quê ở làng Bạc Má, huyện Đồng Xuân, tỉnh Phú Yên. Năm lên 6 tuổi, mồ côi mẹ,
cha đem Ngài đến chùa Hội Tôn thọ giáo với hòa thượng Tế Viên. Bảy năm sau,
hòa thượng Tế Viên tịch, Ngài ra Thuận Hóa học với hòa thượng Giác Phong ở
chùa Hàm Long (Báo Quốc). Ơ đây được một năm, ngài trở về phụng dưỡng cha
già. Qua 4 năm thân phụ mất, năm Ất Hợi (1695), Ngài trở lại Thuận Hóa thọ sa
di giới với hòa thượng Thạch Liêm (phái Tào Động). Năm Đinh Sửu (1697), Ngài
thọ cụ túc giới với hòa thượng Từ Lâm (phái Tào Động), tại chùa Từ Lâm. Năm
Nhâm Ngọ (1702), Ngài đến Long Sơn tham yết hòa thượng Tử Dung cầu dạy
pháp tham thiền. Hòa thượng dạy Ngài tham câu:“Vạn pháp quy nhất, nhất quy
hà xứ? (Muôn pháp về một, một về chỗ nào?)’’.

Ngài tham cứu đến bảy, tám năm mà chưa thấu triệt, trong lòng tự cảm thấy hổ
thẹn. Một hôm, nhân đọc Truyền Đăng Lục đến câu: “Chỉ vật truyền tâm, nhân
bất hội xứ’’, Ngài thoạt nhiên tỏ ngộ. Năm Mậu Tý (1708), Ngài gặp lại hòa
thượng Tử Dung ở chùa Ấn Tôn (Từ Đàm) và được trao pháp tham thiền quán
chiếu. Mùa xuân năm Nhâm Thìn (1712), trong dịp lễ Vu Lan, Ngài trình bày sở
đắc của mình qua kệ “Dục Phật’’. Hào thượng Tử Dung ấn chứng, công nhận
Ngài đã thấu triệt yếu chỉ thiền tông, trở thành Tổ thứ 35 dòng Lâm Tế, pháp
hiệu Thiệt Diệu. Sau đó, Ngài khai sơn chùa ở Thuận Hóa, lập nên thiền phái
Liễu Quán.

Năm Nhâm Dần (1722), Ngài trở lại Phú Xuân, mở nhiều giới đàn lớn và độ hàng
ngàn để tử. Năm Canh Thân (1740), Ngài trụ trì chùa Viên Thông, đến năm
Nhâm Tuất (1742) thì viên tịch, hưởng thọ 76 tuổi. Trong suốt đời mình, Tổ sư
Liễu Quán đào tạo 49 đệ tử, tiếp nối pháp mạch và truyền bá khắp vùng đất từ
Thuận Hóa trở vào Nam.

Điểm đặc biệt là ngài Liễu Quán không chỉ học rộng hiểu sâu mà còn có căn cơ
ngộ đạo sâu sắc. Ngài được truyền tâm ấn từ thiền sư Tử Dung, một vị sư thuộc
phái Lâm Tế gốc Trung Quốc, thiền sư Liễu Quán đã vận dụng tư tưởng thiền
kết hợp với tinh thần dân tộc, giản dị hóa ngôn ngữ và đưa giáo lý thiền đến với
quần chúng hơn.

Sau khi đắc pháp, Ngài bắt đầu truyền đạo và xây dựng một hệ thống tổ chức
rõ ràng, những đệ tử của Ngài đều trở thành những người truyền nối mạch

Vai trò và đóng góp của Thiền Phái Liễu Quán trong lịch sử Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-va-dong-gop-cua-thien-phai-lieu-quan-trong-lich-su-phat-giao-viet-nam.html



pháp, tiếp tục phát triển dòng thiền riêng biệt này. Từ đó, thiền phái Liễu Quán
hình thành, trở thành dòng thiền Việt Nam duy nhất thời bấy giờ có hệ thống
truyền thừa liên tục và tồn tại cho đến ngày nay.

“Nếu ở Đàng Ngoài, Thiền sư Chân Nguyên được xem là nhân vật then chốt để
phục hưng Phật giáo Đàng Ngoài, thì ở Đàng Trong Thiền sư Liễu Quán cũng
được xem là vị thiền sư lãnh đạo công cuộc phục hưng Phật giáo Đàng Trong...

...Thiền sư Liễu Quán đã làm cho thiền phái Lâm Tế trở thành một thiền phái
linh động, có gốc rễ ở Đàng Trong. Trước ông, Phật giáo ở Đàng Trong mang
nặng màu sắc Quảng Đông. Ông đã Việt hóa thiền phái Lâm Tế, và làm cho
thiền phái này trở thành thiền phái của đa số Phật tử Đàng Trong. Kiến trúc lễ
nhạc bắt đầu trút bỏ màu sắc Trung Quốc và từ từ mang lấy màu sắc dân tộc.
Những bài tán lễ như "Cực lạc Từ Hàng" chẳng hạn, đã hoàn toàn mang màu
sắc Việt. Bốn vị đệ tử lớn của ông là Tổ Huấn, Trạm Quan, Tế Nhân và Từ Chiếu
dã tạo lập bốn trung tâm hoằng đạo lớn, và hàng chục tổ đình được tạo dựng
khắp Đàng Trong trong thế kỷ 18 đã thuộc về môn phái Liễu Quán. Phong trào
Phật giáo phục hưng ở thế kỷ 20 đã dựa trên cơ sở của môn phái mang tên
ông…”.[3]

1.3. Quá trình truyền thừa của dòng Thiền Liễu Quán

Phổ hệ truyền thừa thiền phái Liễu Quán tại Bình Định - Ảnh: Phật Sự
Online

Ngài Liễu Quán là thiền sư đời thứ 35 của thiền Lâm Tế (Trung Quốc), khai sơn
chùa Thiền Tôn (Huế), Ngài đặc biệt xuất dòng kệ phái Liễu Quán:

“Thiệt tế đại đạo, tính hải thanh trừng

Vai trò và đóng góp của Thiền Phái Liễu Quán trong lịch sử Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-va-dong-gop-cua-thien-phai-lieu-quan-trong-lich-su-phat-giao-viet-nam.html



Tâm nguyên, quảng, nhuận, đức bổn từ phong

Giới, định, phước huệ, thể dụng viên thông

Vĩnh siêu trí quả, mật khế thành công

Truyền tri diệu lý, diễn xướng chính tông

Hạnh giải tương ưng, đạt ngộ chơn không”

Phật giáo Đàng Trong hầu hết đều thuộc dòng thiền Liễu Quán, Ngài đã cho xây
dựng các chùa lớn như Thuyền Tôn, Viên Thông ở Huế, các trung tâm hoằng
pháp lớn thời ấy đều do các đệ tử của Ngài như Trừng Trạm, Tổ Huấn, Từ Chiếu,
Tế Nhân dựng nên. Chỉ riêng ở quê hương Phú Yên, nhiều đệ tử của thiền sư đã
là tổ khai sơn của nhiều chùa, truyền bá thiền phái Liễu Quán rất mạnh, như
hòa thượng Tế Duyên chùa Kim Cang, Tế Căn chùa Hồ Sơn, Tế Dõng chùa Bình
Quang, Tế Hầu chùa Bảo Tịnh, Tế Sáng chùa Dương Long, Tế Ngạn chùa Long
Sơn (Hòa Định), Tế Đài chùa Kim Long, Tế Tín chùa Long Sơn (An Mỹ), Tế
Thường chùa Vĩnh Phước và Vĩnh Long, Tế Pháp Chuyên chùa Từ Quang (Đá
Trắng)…

Khi đất nước được mở rộng về phương Nam thì đã có rất nhiều vị danh tăng
mang pháp danh theo dòng kệ phái Liễu Quán đi theo dòng Nam tiến của dân
tộc, đem chính pháp truyền đến tận những vùng xa xôi của đất nước, và cũng
chính những vị này theo dòng phù sa, đã gieo trồng chính pháp trong lòng
người dân hiền hòa, trung hậu khắp vùng đông bằng châu thổ.

Nói về các đệ tử đắc pháp của Tổ Liễu Quán, theo văn bia tại Tổ đình Thuyền
Tôn thì Tổ Liễu Quán có đến bốn mươi chín đệ tử đắc pháp, tất cả các vị này
đều được Tổ đặt chữ “Tế’’ theo bài kệ Tổ biệt xuất.

Căn cứ theo kệ truyền thừa thì các đệ tử này ở thế hệ thứ 36 của dòng thiền
Lâm Tế chính tông, cũng có thể nói rằng bốn mươi chín cao đệ này đều cùng Tổ
vị là Đệ nhị Tổ của Thiền phái Tử Dung - Liễu Quán tại Thuận Hóa, trong đó có
Thiền sư Tế Nhơn Hữu Phỉ được chúa Nguyễn Phúc Khoát chính thức công nhận
là Đệ nhị Tố của Thiền phái Tử Dung - Liễu Quán tại Thuận Hóa.

Theo Lịch sử Phật giáo xứ Huế của Thích Hải Ấn và Hà Xuân Liêm, thì “trong 49
vị đắc Pháp với Tổ Liễu Quán, có cả người ở phủ Phú Yên, hoặc người ở các
huyện Đăng Xương, Hải Lăng ở Quảng Trị hiện nay"[4]. Sự phát triển của Thiền
phái Tử Dung - Liễu Quán tại Thuận Hóa được nối tiếp thế hệ thứ hai (tức đời
thứ 36 thiền phái Lâm Tế - Liễu Quán, và đời thứ 2 của chi thiên phái Tử Dung -
Liễu Quán) đó là ngài Tế Hiệp Hải Điện, tương truyền vào mùa thu năm Nhâm

Vai trò và đóng góp của Thiền Phái Liễu Quán trong lịch sử Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-va-dong-gop-cua-thien-phai-lieu-quan-trong-lich-su-phat-giao-viet-nam.html



Tuất (1742), sau khi Tổ Thiệt Diệu Liễu Quán viên tịch, thì ngài Tế Hiệp Hải Điện
được lên kế thế trụ trì Tổ đình Thuyền Tôn làm Đệ nhị Tổ Thiền phái Tử Dung -
Liễu Quán.

Tổ Liễu Quán lúc đầu Ngài học Thiền Tào Động, thọ giới Sa di theo tông Tào
Động, thọ Tỷ-kheo theo tông Lâm Tế và đắc pháp với Hòa thượng Minh Hoằng
Tử Dung, kế thừa tông phong Lâm Tế, Ngài là người khai sáng ra dòng thiền
mới, có gốc rễ ở Đàng Trong. “Rõ ràng, điều ngài quan tâm không phải là Lâm
Tế hay Tào Động, mà là một cánh cửa đi vào nơi không có cửa, đi vào đạo giải
thoát’’.[5]

2. Phương pháp hành trì của Thiền phái Liễu Quán

Thiền phái Liễu Quán bắt nguồn từ dòng Lâm Tế, một hệ phái lớn của thiền tông
Trung Hoa, du nhập vào Việt Nam từ thời nhà Trần và tiếp tục phát triển trong
các thế kỷ sau. Hệ phái này đặc biệt nhấn mạnh đến phương pháp công án, trực
chỉ nhân tâm, kiến tính thành Phật. Tổ Liễu Quán là người tiếp nhận dòng thiền
này từ tổ Tế Viên Minh và truyền bá rộng rãi ở trong Đàng Trong (nay là miền
Trung Việt Nam). Dưới sự phát triển của ngài Liễu Quán, thiền Lâm Tế được điều
chỉnh và thích nghi với hoàn cảnh văn hóa xã hội Việt Nam, tạo nên sắc thái
riêng, gần gũi với người dân, không quá thiên về luận lý siêu hình mà nhấn
mạnh vào sự tu chứng thực tiễn.

Điểm nổi bật của thiền phái này là sự kết hợp linh hoạt giữa 3 yếu tố: Thiền -
Giáo - Tịnh.

Vai trò và đóng góp của Thiền Phái Liễu Quán trong lịch sử Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-va-dong-gop-cua-thien-phai-lieu-quan-trong-lich-su-phat-giao-viet-nam.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/truyen-thua-thien-phai-lieu-quan-tai-khanh-hoa.html


Thiền sư Nguyên Thiều. Ảnh: Internet

Thiền là pháp môn chính nhằm giúp hành giả quay vào nội tâm, trực nghiệm
chân lý, vượt qua những chấp ngã, chấp pháp.

Giáo là việc học hỏi và hành trì theo kinh điển, đặc biệt là các bộ kinh Đại thừa
như Kim Cang, Pháp Hoa, Bát Nhã…giúp hành giả có được một nền móng trí tuệ
vững chắc.

Vai trò và đóng góp của Thiền Phái Liễu Quán trong lịch sử Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-va-dong-gop-cua-thien-phai-lieu-quan-trong-lich-su-phat-giao-viet-nam.html



Tịnh là sự hành trì niệm Phật, thường là niệm Phật A Di Đà, kết hợp với thiền
quán để nuôi dưỡng chính niệm và định tâm.

Sự kết hợp ba yếu tố này là hình thức tu tập toàn diện, thích hợp với nhiều căn
cơ, vừa phù hợp với lý tưởng giải thoát của Đại thừa, vừa phù hợp với đời sống
tu tập của mọi người.

2.1. Thiền tọa

Phương pháp tu tập chủ yếu của thiền phái này là thiền tọa, kết hợp với quán
chiếu thực tại, đặc biệt là hai đặc tính căn bản: vô thường và vô ngã.

Vô thường là nhận thức rằng mọi hiện tượng trong đời sống đều biến đổi, không
có gì tồn tại vĩnh viễn. Vô ngã là sự hiểu biết sâu sắc rằng không có một “cái
tôi’’ cố định, tất cả chỉ là sự vận hành của các pháp duyên sinh.

Thông qua quá trình thực hành thiền tọa, hành giả buông bỏ vọng tưởng, nhìn
sâu vào bản chất của thực tại, để từ đó nhận ra chân tính đạt đến sự giải thoát
khỏi khổ đau.

2.2. Tu ngay trong đời sống

Thiền phái Liễu Quán là tinh thần tu tập giữa đời thường, không giống như sự tu
tập ẩn cư nơi núi rừng của một số trường phái Phật giáo, thiền Liễu Quán
khuyến khích hành giả tu tập ngay giữa chợ đời, giữa những lo toan thường
ngày. Quan điểm này xuất phát từ nhận thức rằng: chân lý không ở đâu xa, mà
có mặt ngay trong từng hơi thở, từng hành động hàng ngày nếu ta có chính
niệm.

Tinh thần nhập thế này đã giúp thiền phái gần gũi hơn với người dân Việt, đặc
biệt là tầng lớp bình dân, tiểu nông, cư sĩ…Đồng thời, cũng khẳng định rằng con
đường giác ngộ không chỉ dành cho những ai rời bỏ thế gian, mà dành cho tất
cả những ai biết quay về với chính mình.

2.3. Tập trung vào tự lực, khai ngộ từ tâm

Thiền phái Liễu Quán nhấn mạnh yếu tố tự lực trong tu tập. Hành giả không ỷ
lại vào tha lực của chư Phật, Bồ Tát, mà phải tự mình tỉnh thức, tự mình chuyển
hóa. Tổ Liễu Quán từng dạy: “Tâm tức Phật, Phật tức tâm. Ngoài tâm không
Phật, ngoài Phật không tâm.’’ Điều này phản ánh triết lý “kiến tính thành Phật’’
của Thiền tông chỉ có thông qua tự tâm, con người mới có thể đạt đến sự giác

Vai trò và đóng góp của Thiền Phái Liễu Quán trong lịch sử Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-va-dong-gop-cua-thien-phai-lieu-quan-trong-lich-su-phat-giao-viet-nam.html



ngộ chân thật. Tự lực không có nghĩa là phủ nhận tha lực, mà là đặt trọng tâm
vào trách nhiệm bản thân trên con đường giải thoát, từ đó khơi dậy niềm tin
mạnh mẽ vào khả năng giác ngộ vốn có trong mỗi người.

2.4. Ảnh hưởng đến tư tưởng, đạo đức và lối sống người Việt

Triết lý của thiền phái này mang tinh thần “nhập thế’’, gần gũi với đời thường,
lấy trí tuệ và đạo đức làm nền tảng. Điều này khác với các dòng tu theo kiểu
xuất thế, xa rời cuộc sống trần tục. Với phương châm tu hành giản dị, lấy thiền
định làm cốt lõi, thiền Liễu Quán giúp mọi người tiếp cận Phật giáo không qua
hình thức nghi lễ rườm rà mà bằng chính sự tỉnh thức trong từng hành động
hàng ngày. Tư tưởng đó đã ngấm sâu vào đời sống nông thôn miền Trung, nơi
người dân sống thanh tịnh, kiệm ước, trọng đạo lý và giàu lòng bao dung,
những phẩm chất đặc trưng của người Việt.

Chùa chiền Thiền phái Liễu Quán không chỉ là nơi thờ Phật, mà còn là trung tâm
sinh hoạt cộng đồng: nơi dạy học chữ Nho, truyền dạy đạo lý, nơi tổ chức lễ hội,
cầu an, cầu mưa, phát chẩn, giúp đỡ dân nghèo. Rất nhiều lễ hội dân gian mang
tính Phật giáo tại Huế, Bình Định, Phú Yên chịu ảnh hưởng từ tư tưởng Thiền
tông, nhưng được Việt hóa thành các lễ thức gần gũi, như: lễ Vu Lan báo hiếu, lễ
hội rằm tháng Giêng, lễ Phật Đản, lễ cầu siêu cho nghĩa sĩ… Không gian chùa,
không gian thiền, trở thành phần không thể thiếu trong kiến trúc làng xã Việt
Nam. Tại nhiều địa phương, chùa gắn với đình, miếu, đền thành cụm di tích tín
ngưỡng đa tầng lớp, thể hiện sự hòa hợp giữa Phật giáo và tín ngưỡng bản địa.
Điều này góp phần tạo nên nét độc đáo trong văn hóa tâm linh người Việt,
không rập khuôn giáo điều mà linh hoạt, uyển chuyển theo nhu cầu tinh thần
của cộng đồng.

Vai trò và đóng góp của Thiền Phái Liễu Quán trong lịch sử Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-va-dong-gop-cua-thien-phai-lieu-quan-trong-lich-su-phat-giao-viet-nam.html



Hình minh họa. Nguồn: Internet

Thiền phái Liễu Quán không chỉ có ảnh hưởng đến tư tưởng sống, mà còn góp
phần làm giàu cho kho tàng văn học Phật giáo và tư tưởng Việt Nam. Thiền sư
Liễu Quán, ngoài vai trò là người sáng lập dòng thiền, còn để lại nhiều bài kệ,
văn khai thị mang hàm nghĩa sâu xa, vừa thể hiện tinh thần thiền tông, vừa
thấm đẫm tính nhân văn. Các tác phẩm của Ngài là những văn bản có giá trị
cao trong văn hóa, triết học dân tộc. Dòng thiền này cũng ảnh hưởng đến nghệ
thuật kiến trúc, điêu khắc, thư pháp và hội họa Việt Nam, đặc biệt là nghệ thuật
tạc tượng Phật, trang trí pháp khí và không gian chính điện. Kiến trúc chùa Huế
và các vùng lân cận mang đậm mỹ cảm truyền thống nhưng cũng đầy thiền vị,
nhấn mạnh đến sự thanh thoát, an tĩnh, không cầu kỳ. Tất cả tạo nên một diện
mạo thẩm mỹ Phật giáo rất Việt, không vay mượn nguyên si từ Trung Hoa hay
Ấn Độ.

Trong bối cảnh lịch sử Việt Nam thế kỷ XVII-XVIII, thiền phái đóng vai trò quan
trọng trong việc ổn định tinh thần xã hội trước thế sự loạn lạc. Khi đất nước bị
chia cắt, khi chiến tranh Trịnh - Nguyễn và phong trào Tây Sơn nổ ra, chùa
chiền và giới tăng sĩ của dòng thiền đã trở thành chỗ dựa tinh thần cho nhân
dân. Nhiều thiền sư đồng hành cùng dân tộc không chỉ trong tu hànhmà cả
trong cứu đói, cứu nạn, giảng dạy đạo lý, góp phần giữ gìn đạo đức xã hội.

Ngày nay, tư tưởng và ảnh hưởng của thiền phái vẫn tiếp tục hiện diện trong đời
sống văn hóa, đặc biệt ở miền Trung. Nhiều chùa cổ do đệ tử dòng thiền này
xây dựng vẫn tồn tại và phát triển như: Chùa Thiền Tôn, Chùa Từ Hiếu, Chùa

Vai trò và đóng góp của Thiền Phái Liễu Quán trong lịch sử Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-va-dong-gop-cua-thien-phai-lieu-quan-trong-lich-su-phat-giao-viet-nam.html



Quốc Ân (Huế), Chùa Thập Tháp (Bình Định), Chùa Bảo Lâm (Phú Yên)… Những
ngôi chùa này không chỉ là điểm hành hương tâm linh mà còn là trung tâm giáo
dục đạo đức, văn hóa và bảo tồn bản sắc Phật giáo Việt. Các thiền viện, trung
tâm hoằng pháp ngày nay cũng tiếp nối tinh thần nhập thế, gần gũi, giản dị,
phù hợp với đời sống hiện đại. Việc người dân tìm đến thiền như một phương
pháp sống tỉnh thức, chữa lành và cân bằng tâm lý cũng cho thấy sức sống bền
bỉ của dòng thiền này trong xã hội đương đại.

3. Ảnh hưởng và quá trình Việt hóa của dòng thiền Liễu
Quán

3.1. Việt hóa trong tu tập và nghi lễ

Thiền phái Liễu Quán là phái thiền thuần Việt, do người Việt sáng lập, thoát khỏi
mọi ràng buộc của văn hóa nước ngoài. “Niềm tin của Tổ đã hiện thực, vì sau
khi Ngài viên tịch, dòng thiền Liễu Quán của Ngài đã phổ cập khắp nơi, rồi cùng
đi theo với bước chân của dòng thiền ấy là vô số những ánh lửa bùng lên thắp
sáng cả một miền Nam đất Việt suốt trên hai thế kỷ nay. Trong đó có biết bao
người nhờ ánh sáng này mà tái dựng lại cuộc đời hướng mục tiêu của đời người
đến cứu cánh giác ngộ!”

“Văn hóa Thiền Việt Nam thể hiện lối sống của người Phật tử Việt Nam, không
chỉ tu tập theo Thiền tông Trung Hoa mà có cả sự dung hợp với pháp môn Tịnh
độ, Mật giáo, hòa vào văn hóa gốc của người Việt, có những biến đổi phù hợp
với hoàn cảnh cụ thể của người Việt trong từng thời kỳ lịch sử”.[6] Chính tinh
thần này đã tạo nên tinh thần hòa hợp dân tộc trong tiến trình đồng hóa pháp
môn tu vào cùng với tư tưởng của người Việt, trên nền tảng Phật giáo làm chủ
đạo.

Tinh thần hoằng pháp của thiền phái Lâm Tế ở Đàng Trong, không những xây
chùa, thuyết pháp, tụng đọc kinh điển, ngoài ra các hình thức nghi lễ và các tập
tục thờ cúng theo truyền thống Lâm Tế cũng được các nhà sư người Trung Hoa
tiếp biến thuận theo phong tục tín ngưỡng người Việt. Sau đó các nhà sư người
Việt đã chỉnh sửa dần trở thành loại hình văn hóa Phật giáo của người Việt, từ
đó các lễ hội văn hóa tín ngưỡng ở mỗi vùng miền của Đàng Trong khi thực hiện
nghi lễ đều có bóng dáng của thiền phái Lâm Tế, bởi vì tinh thần của người Việt 
“Đất vua, chùa làng, phong cảnh Bụt” đã ăn sâu vào tư tưởng của họ, nên ở đâu
có người ở, nơi đó có làng xã, nơi đó có ít nhất một ngôi chùa cùng với đình
miếu, và truyền thống “Mái chùa che chở hồn dân tộc, nếp sống muôn đời của
tổ tông” luôn được vun đắp theo chiều dài lịch sử của dân tộc.

Vai trò và đóng góp của Thiền Phái Liễu Quán trong lịch sử Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-va-dong-gop-cua-thien-phai-lieu-quan-trong-lich-su-phat-giao-viet-nam.html



Chùa Vĩnh Ân, tọa lạc gần núi Bân ở phía Tây núi Ngự Bình, được chúa Nguyễn
ban đất và kinh phí để xây dựng. Sau khi Tổ sư trở về Trung Hoa thỉnh pháp khí
phục vụ cho công cuộc hoằng pháp, chúa Nguyễn đã ban thưởng và đổi tên
chùa thành “Sắc Tứ Quốc Ân”. Từ đây, dưới sự lãnh đạo của Tổ sư Nguyên
Thiều, thiền phái Lâm Tế bắt đầu lan rộng khắp vùng Đàng Trong. Các đệ tử lớn
của Ngài đảm nhận trách nhiệm trụ trì tại nhiều ngôi chùa quan trọng ở Thuận
Hóa như chùa Thiên Mụ, chùa Thiền Lâm, chùa Từ Lâm… Những vị tăng sĩ nổi
bật của thiền phái Lâm Tế ở Đàng Trong gồm Minh Giác Kỳ Phương, Minh Vật
Nhất Trí, Minh Hoằng Từ Dung, Liễu Triệt… Tất cả đều có đóng góp đáng kể
trong việc hỗ trợ Tổ sư Nguyên Thiều đào tạo tăng tài, duy trì và phát triển
thiền phái Lâm Tế trên vùng đất Đàng Trong.

Các bộ kinh Đại thừa như Kinh Địa Tạng, Kinh Pháp Hoa, Kinh Mục Liên Sám
Pháp, Kinh Hoa Nghiêm… vốn là nguồn dưỡng chất tinh thần, nhanh chóng được
đón nhận và trở thành phần quan trọng trong đời sống tín ngưỡng của Phật tử
thuộc thiền phái Lâm Tế. Ngay từ những ngày đầu, khi các thiền sư Trung Hoa
mang kinh điển Đại thừa vào Đàng Trong bằng tiếng Hoa, các tăng sĩ tại các
ngôi chùa Lâm Tế cùng các dịch giả kinh điển nỗ lực chuyển dịch những bản
kinh này sang tiếng Việt. Nhờ vậy, tín đồ Việt Nam dễ dàng tiếp cận, đọc tụng
và nghiên cứu, biến chúng thành những tài liệu thiết yếu trong tu tập và hành
trì hàng ngày. Trải qua nhiều biến động lịch sử, tinh hoa Phật giáo Đại thừa vẫn
được các bậc cao tăng Việt Nam gìn giữ, nghiên cứu và giảng dạy một cách hệ
thống, tạo sự vững chắc cho Phật giáo Việt Nam phát triển cho đến nay.

3.2. Việt hóa trong kiến trúc và văn hóa chùa chiền

Phật giáo từ khi du nhập vào Việt Nam đã trải qua quá trình bản địa hóa mạnh
mẽ để phù hợp với tinh thần, lối sống và tâm hồn người Việt. Một trong những
minh chứng đó là sự Việt hóa trong kiến trúc và văn hóa chùa chiền của thiền
phái Liễu Quán, mang đậm dấu ấn dân tộc, đặc biệt như Huế, Bình Định, Phú
Yên.

Từ khi thiền phái Lâm Tế có mặt ở Đàng Trong đã mang tầm ảnh hưởng lớn đến
đời sống xã hội, mang lại cho Phật giáo vùng đất này với nhiều kiến trúc chùa
tháp hết sức độc đáo trên sự viên dung của các tôn giáo, làm cho đạm đà tính
hòa hợp dân tộc. Điển hình cho sức ảnh hưởng của thiền phái Lâm Tế ở Đàng
Trong bằng hình ảnh các nhà sư Trung Hoa đến vùng đất Nam bộ, là đội ngũ
chư tăng thuộc hàng huynh đệ của Tổ sư Nguyên Thiều đã khai sơn nhiều ngôi
chùa với đường lối kiến trúc mang đậm dấu ấn của thiền phái Lâm Tế như chùa
Giác Lâm, Giác Viên ở Thành phố Hồ Chí Minh, hoặc chùa Châu Thới ở Bình
Dương, chùa Đại Giác ở Biên Hòa,…mang nét văn hóa người Việt kết hợp với

Vai trò và đóng góp của Thiền Phái Liễu Quán trong lịch sử Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-va-dong-gop-cua-thien-phai-lieu-quan-trong-lich-su-phat-giao-viet-nam.html



văn hóa tín ngưỡng dân gian một rất cách hài hòa, thể hiện tinh thần hòa hợp
dân tộc giữa các nước trong dòng chảy lịch sử dân tộc, cho nên sự du nhập của
thiền phái Lâm Tế vào xứ Đàng Trong một cách có hệ thống và mạch lạc.

Trước hết, sự Việt hóa trong kiến trúc chùa chiền được thể hiện rõ qua bố cục
truyền thống “Tam quan - Tam bảo’’, vốnlà mô hình phổ biến trong chùa Việt
nhưng được thể hiện đậm và đặc sắc trong các ngôi chùa thuộc thiền phái Liễu
Quán. Cổng tam quan không chỉ là lối đi mà đó còn là biểu tượng cho ba cánh
cửa đưa con người đến với chân lý giác ngộ: “không môn, vô tướng môn, vô tác
môn’’. Tam quan ở các chùa miền Trung thường được xây dựng bằng gỗ hoặc
đá, sử dụng ngói âm dương và các hoa văn truyền thống như rồng, phượng, hoa
sen mang đậm chất Việt, đơn sơ nhưng tôn nghiêm.

Tiến vào trong chùa là không gian Tam bảo, nơi thờ ba ngôi báu: Phật, Pháp,
Tăng. Không gian được thiết kế ở giữa thờ Phật, hai bên thờ Tổ và chư tăng,
tượng trưng cho sự kết nối giữa đức tin, giáo lý và cộng đồng tu tập. Các chùa
thuộc thiền phái Liễu Quán cũng thường có vườn chùa, không gian xanh bao
quanh chính điện, kết hợp giữa thiên nhiên và tâm linh. Điểm này tạo nên cảm
giác thanh tịnh, hài hòa giữa đạo và đời, sự tĩnh tại trong thiền định.

Một điểm khác chính là thiền thất, nơi dành cho chư tăng tu tập, thất thường
nhỏ gọn, nằm sâu trong khuôn viên chùa hoặc tách biệt với chính điện, được
xây bằng tre, gỗ, đá…Kiến trúc này cho thấy tinh thần “tùy duyên’’ giản dị, gần
gũi của thiền phái rất phù hợp với truyền thống tu hành khổ hạnh của người
Việt.

Không chỉ về mặt kiến trúc, sự Việt hóa còn thể hiện trong văn hóa chùa chiền
gắn với đời sốngngười dân. Tại các vùng miền Trung như Huế, Bình Định, Phú
Yên, chùa không chỉ là nơi thờ tự mà còn là trung tâm văn hóa, giáo dục và
đoàn kết cộng đồng. Tại Huế, nhiều ngôi chùa như Thiên Mụ, Từ Đàm, Báo
Quốc…đều mang giá trị tâm linh và biểu tượng của trí tuệ, lòng yêu nước. Thiền
sư Liễu Quán từng tu học và truyền pháp tại Huế, nơi đã trở tành thiền phái
mang tên Ngài. Kiến trúc chùa Huế mang nét trang nghiêm, kết hợp với cấu
trúc dân gian và cung đình, thể hiện vai trò của Phật giáo trong đời sống tinh
thần và chính trị triều Nguyễn.

Tại Bình Định, nơi Thiền sư Liễu Quán bắt đầu con đường tu hành, chùa chiền
thường mang vẻ mộc mạc, đơn sơ, hòa vào không gian làng quê. Đây là vùng
đất võ và thiền, nơi hội tụ giữa tinh thần thượng võ và đạo lý nhân sinh. Các
chùa ở đây có quy mô vừa phải, chú trọng nội dung tu học hơn là phô trương
hình thức. Điều đó cho thấy Phật giáo tại đây đã ăn sâu vào đời sống người dân
một cách tự nhiên, không cần sự phô diễn.

Vai trò và đóng góp của Thiền Phái Liễu Quán trong lịch sử Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-va-dong-gop-cua-thien-phai-lieu-quan-trong-lich-su-phat-giao-viet-nam.html



Trong khi đó, Phú Yên vùng đất ven biển yên bình, là nơi tiếp nhận mạnh mẽ
ảnh hưởng của Thiền phái Liễu Quán. Các chùa tại đây thể hiện rõ nét giao thoa
giữa tín ngưỡng bản địa và tư tưởng Thiền tông. Nhiều lễ hội Phật giáo mang
màu sắc dân gian được tổ chức thường niên, gắn với mùa vụ, cầu mưa thuận
gió hòa, thể hiện sự gắn bó giữa đạo và đời, giữa Phật pháp và tín ngưỡng dân
tộc.

Sự Việt hóa trong kiến trúc văn hóa chùa chiền của thiền phái Liễu Quán là quá
trình bản địa hóa tự nhiên, bền vững. Thiền không chỉ hiện diện trong giảng
đường, trong kinh kệ mà còn trong từng nếp nhà, sân chùa, lối sống người dân.
Chùa là biểu tượng văn hóa, là tâm hồn dân tộc, sự Việt hóa không làm mất đi
tinh thần Phật giáo nguyên thủy mà còn góp phần làm cho Phật giáo trường tồn
trong lòng dân tộc.

4. Đóng góp vào văn hóa, xã hội Việt Nam

Thiền phái Liễu Quán không chỉ đóng vai trò trong lĩnh vực tâm linh, mà còn
góp phần quan trọng vào quá trình phát triển văn hóa, giáo dục và bảo vệ bản
sắc dân tộc. Những đóng góp ấy thể hiện rõ qua sự gắn bó với lịch sử dân tộc,
sự hiện diện tích cực trong các phong trào chấn hưng Phật giáo, và thông qua
các nhân vật thiền sư lỗi lạc, những người vừa là nhà tu hành, vừa là nhà thơ,
nhà giáo dục và nhà yêu nước.

Từ sự phân tranh giữa Đàng Trong - Đàng Ngoài đến các cuộc chiến tranh
chống xâm lược, các thiền sư thuộc dòng Liễu Quán không chỉ là người hướng
dẫn tâm linh mà còn là chỗ dựa tinh thần cho nhân dân. Nhiều ngôi chùa từng
là nơi cất giấu lương thực, che chở nghĩa sĩ, hay làm nơi hội họp bí mật của các
lực lượng kháng chiến. Thiền phái này cũng đóng vai trò quan trọng trong việc
giữ gìn bản sắc văn hóa dân tộc khi đất nước đứng trước nguy cơ bị đồng hóa từ
ngoại bang. Bằng việc Việt hóa kiến trúc, ngôn ngữ giảng pháp và nghi lễ Phật
giáo, thiền phái Liễu Quán đã giúp Phật giáo trở nên gần gũi, gắn bó sâu sắc với
dân tộc, góp phần duy trì sự độc lập về tư tưởng và tinh thần.

Sang thế kỷ XX, trước sự suy thoái của Phật giáo và ảnh hưởng của văn hóa
phương Tây, nhiều thiền sư và học giả tiếp nối tinh thần thiền phái Liễu Quán
đã tích cực tham gia phong trào Chấn hưng Phật giáo ở miền Trung. Huế, trung
tâm của dòng thiền này cũng là nơi khởi đầu của phong trào, với sự ra đời của
các tổ chức như An Nam Phật học hội (1932), các tạp chí Phật học, trường học
và cơ sở giáo dục dành cho tăng sĩ và cư sĩ. Các tăng sĩ chịu ảnh hưởng từ thiền
phái Liễu Quán chủ trương cải tổ Phật giáo theo hướng vừa hiện đại, vừa dân
tộc, kết hợp nghiên cứu giáo lý với hành đạo thực tiễn, khuyến khích giáo dục

Vai trò và đóng góp của Thiền Phái Liễu Quán trong lịch sử Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-va-dong-gop-cua-thien-phai-lieu-quan-trong-lich-su-phat-giao-viet-nam.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/gia-tri-dao-duc-tam-quy-trong-tien-trinh-giai-phong-va-xa-hoi-viet-nam-duong-dai.html


Phật pháp bằng tiếng Việt, giản lược nghi lễ, đưa đạo Phật trở về đúng với vai
trò phục vụ đời sống con người. Nhờ vậy, Phật giáo không những được phục
hưng mà còn trở thành một phần tích cực trong công cuộc chấn hưng văn hóa
dân tộc giữa thời kỳ thực dân.

Thiền sư Liễu Quán vị tổ sáng lập dòng thiền, là một nhà giáo dục lớn, từng khai
sáng nhiều thế hệ đệ tử, trong đó có những vị tổ tiếp nối mạnh mẽ tinh thần
dân tộc và nhập thế. Các thiền sư thế hệ sau như Thích Trí Thủ, Thích Mật Thể,
Thích Thiện Siêu... vừa là các nhà nghiên cứu Phật học, vừa là nhà giáo dục
uyên bác, đóng vai trò lớn trong việc truyền bá Phật giáo bằng chữ Quốc ngữ,
xuất bản kinh sách, mở trường dạy giáo lý, văn hóa cho giới trẻ.

Một số thiền sư còn dấn thân vào phong trào yêu nước, đấu tranh giành độc lập
dân tộc, hoặc nuôi giấu cán bộ cách mạng, lấy chùa làm hậu cứ tinh thần cho
các phong trào kháng chiến. Những con người này đã làm phong phú thêm hình
ảnh người tu sĩ trong xã hội Việt Nam, không chỉ tu hành khổ hạnh mà còn học
rộng, có tinh thần trách nhiệm với xã hội, với vận mệnh dân tộc.

Chính sự kết hợp này đã giúp Phật giáo, qua Thiền phái Liễu Quán, không trở
thành tôn giáo yếm thế mà trở thành một dòng chảy văn hóa, xã hội sâu sắc,
đầy sức sống và gắn bó với dân tộc.

C. Kết luận
Thiền phái Liễu Quán không chỉ là một hệ phái tu hành trong lịch sử Phật giáo
Việt Nam, mà còn là một hiện tượng văn hóa, xã hội đặc sắc. Dòng thiền này
góp phần quan trọng vào việc định hình một dòng Thiền Phật giáo mang tinh
thần Việt hóa, hòa nhập nhưng không hòa tan, nhập thế nhưng không đánh mất
bản chất tu tập. Trong bối cảnh hiện đại, khi xã hội ngày càng đối diện với
nhiều thách thức về đạo đức, tâm linh và văn hóa, thì tinh thần nhập thế, thực
tiễn và bản địa hóa của Thiền phái Liễu Quán vẫn còn nguyên giá trị. Đó chính
là ngọn đèn trí tuệ, là mạch nguồn đạo lý tiếp tục soi sáng và nuôi dưỡng đời
sống tinh thần của người Việt hôm nay và mai sau.

Tác giả: Thích nữ Tuệ Hiếu - Học viên lớp cao học khóa IV, tại Học viện Phật
giáo Việt Nam tại Huế.

Chú thích:

[1] Thiền sư Minh Hoằng Tử Dung thuộc đời 34 Lâm Tế, quê Quảng Đông theo
ngài Nguyên Thiều qua An Nam ở Thuận Hóa lập chùa Ấn Tôn (tức chùa Từ
Đàm, Hội quán hội Phật học bây giờ).

Vai trò và đóng góp của Thiền Phái Liễu Quán trong lịch sử Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-va-dong-gop-cua-thien-phai-lieu-quan-trong-lich-su-phat-giao-viet-nam.html



[2] Thích Mật Thể, Việt Nam Phật giáo sử luận, Nxb Tôn Giáo.

[3] Nguyễn Lang (2012), Việt Nam Phật giáo sử luận II, Nxb Phương Đông,
tr.490 - 494.

[4] Thích Hải Ấn - Hà Xuân Liêm (2006), Lịch sử Phật giáo xứ Huế, Nxb Văn hóa
Sài Gòn.

[5] Thích Phước Đạt, Thích Hạnh Tuệ, Thích Nữ Thanh Quế (2022), Thiền học
Việt Nam, Nxb Phụ nữ, tr.275.

[6] Thích Phước Đạt, Thích Hạnh Tuệ, Thích Nữ Thanh Quế, Ths Lương Quý
Ngọc, Văn hóa Phật giáo Việt Nam, Nxb Phụ nữ, tr.251.

Tài liệu tham khảo:

1/ Hội thảo khoa học Thiền phái Liễu Quán, Lịch sử hình thành và phát triển
(2023).

2/ Thích Mật Thể, Việt Nam Phật Giáo Sử Luận, Nxb Tôn Giáo.

3/ Nguyễn Lang (2012), Việt Nam Phật giáo sử luận II, Nxb Phương Đông.

4/ Thích Phước Đạt, Thích Hạnh Tuệ, Thích Nữ Thanh Quế, ThS Lương Quý Ngọc,
Văn hóa Phật giáo Việt Nam, Nxb Phụ nữ.

5/ Thích Hải Ấn - Hà Xuân Liêm (2006), Lịch sử Phật giáo xứ Huế, Nxb Văn hóa
Sài Gòn.

6/ Thích Phước Đạt, Thích Hạnh Tuệ, Thích Nữ Thanh Quế (2022), Thiền học Việt
Nam, Nxb Phụ nữ.

7/https://giacngo.vn/ngai-lieu-quan-vi-to-sang-lap-dong-thien-viet-nam-anh-
huong-lon-tu-the-ky-xviii-cho-toi-nay-post60052.html, truy cập ngày 8/8/2025.

8/https://tapchivanhoaphatgiao.com/luu-tru/23668, truy cập ngày 8/8/2025.

9/https://thuvienhoasen.org/a38899/thien-su-te-nhon-huu-bui-voi-dong-thien-
lieu-quan-dat-phuong-nam, truy cập ngày 8/8/2025.

Vai trò và đóng góp của Thiền Phái Liễu Quán trong lịch sử Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-tro-va-dong-gop-cua-thien-phai-lieu-quan-trong-lich-su-phat-giao-viet-nam.html


