
Tinh thần “Bi - Trí - Dũng” của cư sĩ Phật giáo
đối với Cách mạng Việt Nam

ISSN: 2734-9195   15:05 20/11/2025

Với những cống hiến đặc biệt cho đạo pháp và dân tộc, chúng ta có thể nhận
thấy các vị cư sĩ chính là những vị Bồ tát đã tham gia vào thế tục, cùng góp
phần xây dựng đất nước, chống giặc ngoại xâm.

Tác giả: TS. Vũ Thị Hương (1) - TS. Ngô Thị Hồng Giang (2)

Tham luận tại Hội thảo khoa học "Đạo Phật Với Cách Mạng Việt Nam" tổ chức
ngày 25/08/2025, tại chùa Quán Sứ, Hà Nội

1. Đặt vấn đề

Trong lịch sử dựng nước và giữ nước, nhiều hệ tư tưởng đã du nhập vào Việt
Nam và có đóng tiến trình đó như một phần trọng yếu, trở thành giá trị văn hóa
truyền thống của dân tộc trong đó có tư tưởng Phật giáo.

Đạo Phật (Phật giáo) một tôn giáo lấy tư tưởng và tôn chỉ hành động chủ đạo là
trí tuệ và từ bi trong quá trình du nhập đã nhanh chóng hòa nhập với tín ngưỡng
bản địa Việt Nam và gần như thành quốc giáo trong những giai đoạn đầu xây
dựng nhà nước phong kiến Việt Nam (thời Lý 1010-1225) và các vai trò quan
trọng trong các triều đại phong kiến sau đó. Phật giáo không chỉ góp phần làm
phong phú văn hóa Việt Nam, mà bằng các hoạt động thực tiễn của mình, các
chức sắc, tín đồ Phật giáo đã có những đóng góp vào công cuộc cách mạng của
đất nước. Cho đến những giai đoạn sau này, Phật giáo đã có những đóng góp
không nhỏ cả về sức người, sức của và tư tưởng tinh thần cho thắng lợi của hai
cuộc kháng chiến chống Pháp và chống Mỹ.

Tinh thần “Bi - Trí - Dũng” của cư sĩ Phật giáo đối với Cách mạng Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-than-bi-tri-dung-cua-cu-si-phat-giao-doi-voi-cach-mang-viet-nam.html



(Ảnh: Internet)

Trong hai cuộc kháng chiến chống Pháp và chống Mỹ Phật giáo đã trực tiếp
tham gia vào công cuộc cách mạng giành thắng lợi. Các tông phái phật giáo
đều hợp nhất hình thành các tổ cứu quốc như: Tổ chức Tăng già cứu quôc, Đoàn
Phật giáo cứu quốc, Bộ đội tăng già, Hội Phật giáo cứu quốc… Những ngôi chùa
trở thành cơ sở hoạt động cách mạng, một số chùa có thể kể đến ở Hà Nội như
chùa Bối Khê (Thanh Oại, Hà Nội) có căn hầm, cũng là địa đạo, từ thời kháng
chiến chống Pháp, được xây từ tháng 1-1948; chùa Hương Tuyết tại phố Bạch
Mai, phường Cầu Dền, quận Hai Bà Trưng, là di tích tích lịch sử – văn hóa và
cũng là di tích cách mạng – kháng chiến, nơi ghi dấu ấn sâu sắc thời kỳ chuẩn bị
mọi mặt về tổ chức và lực lượng, tiến tới thành lập Đảng Cộng sản Việt Nam.
Ngoài ra còn có nhiều ngôi chùa ở các tỉnh thành khác đã trở thành nơi đùm
bọc, nuôi giấu cán bộ hoạt động cách mạng. Những ngôi chùa này trở thành
minh chứng cho lịch sử hào hùng của quân và dân Ta, ghi dấu ấn sâu sắc thời
kỳ đấu tranh giải phóng dân tộc. Như các chùa Vĩnh Thái, xã Hoàng Giang
(Nông Cống), Chùa Mật Đa (phường Nam Ngạn, TP Thanh Hóa), chùa Ngọc Đới
(xã Tuy Lộc, huyện Hậu Lộc) ở Thanh Hóa. Các chùa ở Thái Nguyên như: Chùa
Đán (hay còn gọi là chùa Thịnh Đán, thuộc phường Thịnh Đán, thành phố Thái
Nguyên), Chùa Phù Liễn (Phù Chân Thiền tự, phường Hoàng Văn Thụ, thành phố
Thái Nguyên), chùa Cầu Muối, xã Tân Thành, huyện Phú Bình....

Trong quá trình phát triển tư tưởng Phật giáo tại Việt Nam đã này sinh nhiều
tông phái Phật giáo với tôn chỉ và hành động khác nhau song đều đi một đường
hướng chung là lấy sự sống còn của dân tộc, cuộc sống hạnh phúc của nhân
dân là sứ mệnh tồn tại. Trong hàng ngũ Phật tử, từ thời Đức Phật tại thế đã chia
làm hai loại: xuất gia và tại gia. Các Phật tử tại gia thường được gọi là cư sĩ. Cư

Tinh thần “Bi - Trí - Dũng” của cư sĩ Phật giáo đối với Cách mạng Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-than-bi-tri-dung-cua-cu-si-phat-giao-doi-voi-cach-mang-viet-nam.html



sĩ còn gọi là Cận sự, Cận thiện, Tín sĩ, Thanh tín sĩ, bao gồm hai chúng, đó là
Nam cư sĩ (Ưu bà tắc) và Nữ cư sĩ (Ưu bà di). Cư sĩ là người đã phát nguyện quy
y Tam bảo, giữ gìn ngũ giới hoặc Bồ tát giới.

Cư sĩ thời kì đầu chỉ chung cho những người giàu có, họ theo giáo lí của đức
Phật nhưng phát nguyện tu tại gia và thụ trì năm giới. Tuy không xuất gia
nhưng về phương diện tu hành và thấu hiểu đạo lí thì không thua kém gì giới
tăng sĩ đã xuất gia. Đây là những hình mẫu cư sĩ lí tưởng với hạnh nguyện Bồ
tát cống hiến vì đạo pháp và sự nghiệp hoằng dương Phật pháp.

2. Tinh thần Bồ tát của cư sĩ trong kinh điển

Cư sĩ đã xuất hiện từ thời đức Phật tại thế. Hàng ngũ cư sĩ luôn đóng vai trò
quan trọng đối với lịch sử phát triển của Phật giáo. Trong những lần thuyết
pháp, đức Phật đều đã giảng về thế nào là cư sĩ; cư sĩ có chứng quả và có thể
đắc pháp hay không; vai trò, vị trí của cư sĩ đối với Phật pháp. Tiêu biểu là bài
thuyết giảng về cư sĩ mà đức Phật đã trả lời cư sĩ Mahànàma (3):

“- Cho đến như thế nào, bạch Thế Tôn, là người cư sĩ?

- Ai quy y Phật, này Mahànàma, quy y Pháp, quy y chúng Tăng. Cho đến như
vậy, này Mahànàma, là người cư sĩ.

- Cho đến như thế nào, bạch Thế Tôn, là người cư sĩ đầy đủ giới?

- Này Mahànàma, người cư sĩ từ bỏ sát sanh, từ bỏ lấy của không cho, từ bỏ tà
hạnh trong các dục, từ bỏ nói láo, từ bỏ đắm say rượu men, rượu nấu. Cho đến
như vậy, này Mahànàma, là người cư sĩ đầy đủ giới.

- Cho đến như thế nào, bạch Thế Tôn, là người cư sĩ đầy đủ tín?

- Ở đây, này Mahànàma, người cư sĩ có lòng tin, tin tưởng ở sự giác ngộ của Như
Lai: “Đây là Như Lai, bậc A la hán... Phật, Thế Tôn”. Cho đến như vậy, này
Mahànàma, là người cư sĩ đầy đủ tín.

- Cho đến như thế nào, bạch Thế Tôn là người cư sĩ đầy đủ lòng bố thí?

- Ở đây, này Mahànàma, người cư sĩ trú ở gia đình, tâm thoát khỏi cấu uế của
xan tham, bố thí dễ dàng, bàn tay rộng mở, thích thú từ bỏ, đáp ứng điều yêu
cầu, thích chú chia sẻ vật bố thí. Cho đến như vậy, này Mahànàma, là người cư
sĩ đầy đủ bố thí.

- Cho đến như thế nào, bạch Thế Tôn, là người cư sĩ đầy đủ trí tuệ?

Tinh thần “Bi - Trí - Dũng” của cư sĩ Phật giáo đối với Cách mạng Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-than-bi-tri-dung-cua-cu-si-phat-giao-doi-voi-cach-mang-viet-nam.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-than-bo-tat-dao-cua-to-su-minh-dang-quang.html


- Ở đây, này Mahànàma, người cư sĩ có trí tuệ, thành tựu trí tuệ về sanh diệt
(các pháp), trí tuệ các bậc Thánh thể nhập (các pháp), đưa đến chơn chính đoạn
tận khổ đau. Cho đến như vậy, này Mahànàma, là người cư sĩ đầy đủ trí tuệ” (4).

Đây có lẽ là lời giải thích rõ nhất và đầy đủ nhất về cư sĩ. Theo như lời đức Phật
giảng giải thì để trở thành cư sĩ, phải có đủ các phẩm hạnh sau: 1) Quy y Tam
bảo, giữ gìn năm giới; 2) Có lòng tin vào sự giác ngộ của Như Lai, nghĩa là phải
tin vào Phật pháp; 3) Có đầy đủ bố thí, cụ thể là tài thí, pháp thí, vô úy thí; 4)
Thành tựu về trí tuệ, vượt thoát được khổ đau. Cư sĩ cũng chính là hiện thân của
Bồ tát, mang tinh thần Bồ tát tự độ độ tha.

Theo kinh điển, thời kì đầu, đức Phật có 40 nam cư sĩ và 30 nữ cư sĩ liệt vào
hàng cư sĩ bậc nhất của giáo đoàn. Mỗi cư sĩ đều có biệt tài riêng và các hoằng
pháp đặc biệt.

Đối với nam cư sĩ: người đầu tiên nghe pháp được mà chứng Hiền thánh là
Thương khách Tam Quả. Trí tuệ bậc nhất là Trưởng giả Chất Đa La. Thần đức
bậc nhất là Kiền Đề A Lam. Hàng phục ngoại đạo là Trưởng giả Quật Đa. Hay
thuyết những pháp sâu xa là Trưởng giả Ưu Ba Quật. Hằng tọa thiền suy tư là
Ha Xỉ A La Bà. Hàng phục ma cung là Trưởng giả Dũng Kiện. Phước đức tràn đầy
là Trưởng giả Ðồ Dợi. Ðại thí chủ là Trưởng giả Cấp Cô Ðộc. Môn tộc thành tựu
là Trưởng giả Mẫn Dật. Thích hỏi nghĩa thú là Sanh Lậu... Hay làm kệ tụng và
nói năng hoạt bát là Trưởng giả Ưu Ba Ly… Kiến lập gốc lành là vua Ba Tư Nặc.
Ðược niềm tin tốt lành không căn cứ, khởi lòng hoan hỉ là vua A Xà Thế. Chí tâm
hướng về Phật, ý không biến đổi là vua Ưu Điền... (5).

Đối với nữ cư sĩ: được chứng đạo đầu tiên là Nan Đà Nan Đà Bà La. Trí tuệ bậc
nhất là Cửu Thọ Đa La. Hằng ưa tọa thiền là Tu Tỳ Da Nữ. Huệ căn sáng rỡ là Tỳ-
phù. Có thể thuyết pháp là Ương Kiệt Xà. Khéo diễn nghĩa kinh là Bạt Đà Sa La
Tu Diệm Ma. Hàng phục ngoại đạo là Bà Tu Đà. Âm thanh trong trẻo là Vô Ưu.
Hay luận đủ loại là Bà La Đà. Dũng mãnh tinh tấn là Tư Đầu. Cúng dường Như
Lai là phu nhân Mạt Lợi. Thừa sự Chánh pháp là phu nhân Tu Lại Bà. Cúng
dường Thánh chúng là phu nhân Xả Di. Chiêm ngưỡng bậc hiền đời quá khứ và
tương lai là phu nhân Lôi Ðiện. Hằng hành Từ tam muội là Ma Ha Quang. Hằng
thương xót lân mẫn là Tỳ Đề. Tâm vui chẳng dứt là Bạt Đề. Hành nghiệp thủ hộ
là Nan Đà Mẫu. Ðược tín giải thoát là Chiếu Diệu… Các căn tịch tĩnh là Tối
Thắng. Nghe nhiều, biết rộng là Ni La… Thủ chứng cuối cùng trong hàng Thanh
văn của Ta là Ưu bà di Lam” (6).

Lịch sử Phật giáo cũng đã ghi nhận các cư sĩ đóng vai trò vô cùng quan trọng
trong sự phát triển của Phật giáo. Trưởng giả Cấp Cô Độc đã trải vàng để mua
đất xây dựng tinh xá Kì Viên làm nơi giảng pháp, tu tập của tăng đoàn. Ông

Tinh thần “Bi - Trí - Dũng” của cư sĩ Phật giáo đối với Cách mạng Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-than-bi-tri-dung-cua-cu-si-phat-giao-doi-voi-cach-mang-viet-nam.html



thường xuyên cung cấp cho người cô độc nên được người đời gọi là Trưởng giả
Cấp Cô Độc. Cư sĩ Chất Đa La, ông xây dựng tu viện để phục vụ việc tu học cho
giáo đoàn tại thành Ba La Nại (7). Nữ cư sĩ Tì Xá Khư là một trong những thí chủ
đóng vai trò quan trọng trong giáo đoàn thời Phật tại thế, bà đã cúng dường
tăng đoàn, xây tu viện, và nhiều hoạt động khác cho Phật sự. Bà được coi là nữ
cư sĩ có công lớn nhất trong giáo đoàn thời Phật tại thế.

Ngài Duy Ma Cật. Ảnh: Internet

Theo tinh thần Phật giáo Đại thừa, chư vị Bồ tát tùy loại ứng hiện thân, nghĩa là
mang thân hình nào có thể giúp cho nhiều người hướng thiện, an vui, giải thoát
thì các Ngài hiện diện với thân hình đó; vì các vị Bồ tát xem thân vật chất này
như chiếc áo mặc bên ngoài, hay một phương tiện để thực hiện sáu pháp ba la
mật của Bồ tát hạnh… Đức Phật còn công nhận cả hàng cư sĩ tại gia có thể làm
công việc cứu nhân độ thế của Bồ tát. Có thể nói theo kiến giải của kinh điển
Đại thừa thì hàng tứ chúng của đức Phật gồm có Tỳ kheo, Tỳ kheo Ni, Ưu bà
tắc, Ưu bà di đều được coi là hiện thân Bồ tát nối gót theo Phật để tự rèn luyện
bản thân thăng hoa, vừa làm lợi ích cho cuộc đời. (8)

Tiêu biểu cho kinh điển Đại thừa là Cư sĩ - Trưởng giả Duy Ma Cật còn gọi là Tịnh
Danh, ông là một trưởng giả có tiếng ở thành Tì Xá Ly, là một nhân vật cư sĩ nổi
tiếng trong Kinh điển Đại thừa. Duy Ma Cật là vị Bồ tát hiện thân cư sĩ. Ông có
trí nhớ siêu phàm và có tài thuyết pháp, tranh biện bậc nhất. Đức Phật vì lòng

Tinh thần “Bi - Trí - Dũng” của cư sĩ Phật giáo đối với Cách mạng Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-than-bi-tri-dung-cua-cu-si-phat-giao-doi-voi-cach-mang-viet-nam.html



từ bi và bình đẳng giữa hai chúng xuất gia và tại gia nên đã giảng kinh này.
Theo quan niệm trước đó thì cư sĩ thì chỉ chứng tới quả A na hàm (9), chỉ có
người xuất gia mới chứng Thánh quả A la hán (10), vượt thoát sinh tử. Theo Kinh
Duy Ma Cật, đức Phật dẫn truyện Duy Ma Cật bị bệnh và phái các Tì kheo cùng
các A la hán đến thăm bệnh, nhưng họ đều từ chối vì trước đó họ đã không
tranh biện được với Duy Ma Cật nên không muốn gặp ông. Duy Ma Cật là một
nhân vật nổi tiếng trong kinh điển Đại thừa và cũng là cư sĩ có tầm ảnh hưởng
cho tới ngày nay. Lịch sử đã ghi nhận đây là những vị Bồ tát có công hạnh lớn
lao, có tài thuyết pháp độ sinh, được đức Phật khen ngợi và được người đời lưu
danh. Tinh thần Bồ tát: đó là một trong những hạnh nguyện của các vị Bồ tát
thể tinh thần Bi - Trí - Dũng, phát nguyện cứu khổ cứu nạn cho tất thảy chúng
sinh. Đặt lợi ích của người khác lên trên lợi ích của chính mình. Tinh thần xả
thân vì đạo pháp, vì dân tộc.

3. Tinh thần bồ tát trí - dũng của cư sĩ tiêu biểu ở
Việt Nam các thời kỳ

3.1. Cư sĩ tiêu biểu thời trung đại của Việt Nam

Từ khi du nhập vào Việt Nam, Phật giáo đã hòa cùng văn hóa bản địa và luôn
đồng hành cùng dân tộc trong mọi hoàn cảnh. Điều này đã được Tổng hội Phật
giáo Việt Nam khẳng định: “Đạo Phật với dân tộc Việt Nam theo nhau như bóng
với hình. Phật giáo và dân tộc Việt Nam vĩnh viễn phải là một yếu tố bất li trong
cuộc sống toàn diện” (11).

Hàng ngũ cư sĩ trong lịch sử Phật giáo Việt Nam đóng vai trò hết sức quan trọng
đối với đạo pháp và dân tộc. Mỗi giai đoạn lịch sử đều xuất hiện những nhân vật
kiệt xuất, điển hình là Tuệ Trung Thượng sĩ và Tâm Minh Lê Đình Thám. Đây là
hai cư sĩ được giới tăng sĩ và giới học giả đánh giá rất cao về cả đạo pháp và
tinh thần nhập thế, cống hiến cho nhân gian ở hai thời kì mà đất nước trải qua
nhiều biến động về văn hóa và chính trị.

Tuy mỗi thời đại con người khác nhau, cách thực hành khác nhau, mỗi người
tiếp nhận Phật pháp và ngộ đạo có khác nhau nhưng đều ứng dụng vào hoàn
cảnh để phát huy tối đa tinh thần Phật pháp, đem đến an lạc hạnh phúc cho
chúng sinh. Đó cũng chính là vai trò, bổn phận của cư sĩ trong hàng ngũ đệ tử
của Phật.

Không phải ngẫu nhiên mà Nguyễn Lang đã đánh giá rất cao về Tuệ Trung
Thượng sĩ và các cư sĩ ở thời cận hiện đại: “Ở Việt Nam ta, nếu xem vua Trần
Nhân Tông là Asoka Việt Nam thì Tuệ Trung Thượng Sĩ là Duy Ma Cật của Ấn Độ,

Tinh thần “Bi - Trí - Dũng” của cư sĩ Phật giáo đối với Cách mạng Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-than-bi-tri-dung-cua-cu-si-phat-giao-doi-voi-cach-mang-viet-nam.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/khai-luan-ve-cu-si-phat-giao.html


Bàng Uẩn của Trung Hoa”. (12) Tuệ Trung Thượng sĩ tên là Trần Tung, sinh năm
1230, là con trưởng của An Sinh Vương Trần Liễu. Ông được phong tước Hưng
Ninh Vương. Ông có thiên tư trong sáng, tính tình thuần hậu “Lúc nhỏ bẩm chất
Ngài cao cả, sáng rỡ, nức tiếng thuần hậu” (13). Từ nhỏ ông đã thích đọc sách
Phật giáo, lại được gần gũi vì vua ngộ đạo Trần Thái Tông. Ông lại có nhân
duyên theo học Phật pháp với Thiền sư Tiêu Dao tại tịnh xá Phước Đường và
tham vấn học đạo với các thiền sư ở Viên Chứng, Đại Đăng,… ở Yên Tử. Ông đã
sớm giác ngộ Phật pháp, không còn bị vướng chấp trong suy nghĩ của người
thường. Trong Thượng sĩ hành trạng có ghi: “Thượng sĩ là người khí lượng uyên
thâm, phong thần nhàn nhã. Lúc tóc còn để chỏm, Ngài đã rất ưa chuộng cửa
không, đến tham vấn Thiền sư Phước Đường Tiêu Dao, lĩnh hội được yếu chỉ,
dốc lòng phụng thờ. Ngày ngày lấy Thiền làm vui, không để công danh làm
nhọc lòng. Ngài bèn lui về ở tại phong ấp Tịnh Bang” (14). Ông không xuất gia
mà chọn làm cư sĩ, sống hòa lẫn trong thế tục mà không ô nhiễm, vui với đời,
giúp nước giúp dân đánh dẹp ngoại xâm, giúp những người có duyên muốn theo
đạo pháp.

Sau khi chiến thắng giặc ngoại xâm, Thượng sĩ “được ban chức trấn giữ đất
Hồng Lộ coi cả quân dân. Hai lần giặc Bắc nghịch loạn xâm phạm cõi bờ, Ngài
đều có công với nước nên lại được chuyển giữ chức Tiết độ sứ mạn biển Thái
Bình” (15), nhưng ông đã từ chối. Ông tìm đến ấp phong ở Tịnh Bang, sống cuộc
đời thế tục giản dị an lạc, hòa niềm vui với núi sông, giao hòa với đất trời
khoáng đạt để nuôi dưỡng thiền lực. Đó không phải là trốn tránh trách nhiệm.
Mà ông đã hoàn thành nghĩa vụ vua tôi, tìm về nơi thanh vắng để tâm hồn lắng
xuống. Một cư sĩ ngộ đạo được cả giới tu hành và cư sĩ tại gia đều tìm đến tham
vấn. Tuệ Trung tuy “chung đụng thế tục, hòa hợp nhạy bén, trong đối xử cùng
đời chưa hề đụng chạm mất long ai nhấn đó tiếp nối mạnh mẽ được hạt giống
pháp, dìu dắt nâng đỡ kẻ mới học đạo. Người nào đến hỏi han cũng được Ngài
chỉ qua cho chỗ cương yếu để họ trụ được tâm” (16). Tuệ Trung Thượng sĩ
“không phải là vị “Thiền sư tại gia” đầu tiên trong lịch sử Phật giáo Việt Nam,
Tuệ Trung là đệ tử của Thiền sư Tiêu Diêu, mà Thiền sư Tiêu Diêu lại là học trò
đắc pháp với một vị thiền sư cư sĩ khác rất nổi tiếng ở kinh đô Thăng Long, đó là
Ứng Thuận, ta thấy còn có Quốc sư Nhất Tông, Thiền sư Giới Ninh và Thiền sư
Giới Viên, mà uy thế tâm linh cũng ngang hàng với Thiền sư Tiêu Diêu vậy”.
(17)

Thượng sĩ được các bậc đạo cao đức trọng đương thời tôn trọng, vua Trần Thánh
Tông suy tôn làm sư huynh và ban tặng danh hiệu Thượng sĩ (18). Tinh thần
“Hỗn tục hòa quang” trong Tuệ Trung thượng sĩ: dấn thân vào cuộc đời, đem
ánh sáng của đạo pháp để soi đường dẫn dắt chúng sinh thoát khỏi khổ đau, đi
tới giác ngộ và giải thoát, cho mỗi chúng sinh đều được tự do và hạnh phúc. Đó

Tinh thần “Bi - Trí - Dũng” của cư sĩ Phật giáo đối với Cách mạng Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-than-bi-tri-dung-cua-cu-si-phat-giao-doi-voi-cach-mang-viet-nam.html



là cái dũng của người quân tử, đó là tinh thần “tự nhiệm” thấy việc nghĩa thì
phải làm, thấy được trách nhiệm của của những người có vị trí đứng đầu đất
nước, quyết định đến vận mệnh tồn vong của dân tộc. Tuệ Trung đã tham gia
cả ba lần đánh đuổi giặc Mông - Nguyên, hai lần cầm quân tham gia trực tiếp
đánh đuổi giặc xâm lược, đem lại hòa bình tự do cho dân tộc, cho chúng
sinh.Người đời nhắc nhớ tới ông như một vị anh hùng dân tộc, nhưng có lẽ là
nhớ tới ông nhiều hơn với hình ảnh một vị Thiền sư ngộ đạo, một vị Thiền sư
vượt thoát sinh tử, vượt thoát có không, không còn chấp hoặc, tự do tại tại trong
chính cõi luân hồi.

3.2. Cư sĩ tiêu biểu thời cận hiện đại của Việt Nam

Cư sĩ - bác sĩ Tâm Minh Lê Đình Thám. Ảnh: Internet

Cư sĩ - bác sĩ Tâm Minh Lê Đình Thám (1897 - 1969), quê ở huyện Điện Bàn, tỉnh
Quảng Nam. Ông sinh ra trong một gia đình truyền thống khoa bảng, và giàu
lòng yêu nước. Lớn lên trong hoàn cảnh đất nước bị đô hộ, trong giai đoạn Phật
giáo nước nhà có nhiều biến động và chưa thống nhất. ông đã dành thời gian
nghiên cứu về triết lí phương Đông, như Khổng, Lão và Phật giáo. Thấm nhuần
tư tưởng đạo Phật là để phụng sự thế gian, phụng sự con người, được sự tín
nhiệm của các Hòa thượng và các cư sĩ, Lê Đình Thám đã đại diện đứng ra gánh
vác trọng trách lớn lao. Năm 1932, ông là người đã đặt nền móng cho sự ra đời
của Hội Phật học An Nam, Thiền sư Giác Tiên làm Chứng minh Đạo sư, trụ sở
đặt tại chùa Trúc Lâm (Huế), tổ chức xuất bản Nguyệt san Viên Âm làm cơ quan
ngôn luận của Hội ra số đầu tiên ngày 1-12-1933. Trong số những vị cư sĩ tham

Tinh thần “Bi - Trí - Dũng” của cư sĩ Phật giáo đối với Cách mạng Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-than-bi-tri-dung-cua-cu-si-phat-giao-doi-voi-cach-mang-viet-nam.html



dự vào việc vận động thành lập Hội An Nam Phật Học, có Ưng Bàn, Nguyễn
Đình Hòe, Nguyễn Khoa Tân, Viễn Đệ, Nguyễn Khoa Toàn, Ưng Bình, Bửu Bác,
Trần Đăng Khoa, Lê Thanh Cảnh, Lê Quang Thiết, Trương Xướng, Tôn Thất
Quyên, Nguyễn Xuân Tiêu, Hoàng Xuân Ba, Lê Bá Ý và Tôn Thất Tùng” (19).

Tâm Minh - Lê Đình Thám đã từng nêu, vì muốn cho dân tộc thoát ách nô lệ, vì
muốn dân tộc được độc lập nên mới thành lập ngôi nhà chung của gia đình Phật
tử. Ông cho rằng, chúng ta ai cũng có tâm Phật, nhưng muốn tâm được sáng thì
chúng ta phải mài giũa, thanh lọc, bằng phương pháp đó tâm mới an, tâm an thì
mọi việc mới khiến cho nhà nhà được an, rộng ra là khiến cho quốc thái dân an.
Phong trào chấn hưng Phật giáo được khởi phát từ miền Trung, sau đó đã lan
tỏa đến hai miền Bắc Nam của đất nước. Nếu ở Bắc Kỳ có Thiều Chửu Nguyễn
Hữu Kha, Lệ Thần Trần Trọng Kim; Nam Kỳ có Chánh Trí Mai Thọ Truyền, thì ở
Trung Kỳ có các cư sĩ Tâm Minh Lê Đình Thám, Nguyễn Đình Hòe, Nguyễn Khoa
Chiêm, Nguyễn Khoa Tân, Viễn Đệ, Lê Quang Thiết, Hoàng Xuân Ba, Trương
Xướng, Lê Thanh Cảnh,…

Trước hoàn cảnh đất nước bị giặc Pháp đô hộ, các nhà tu hành cùng các trí thức
Phật tử cả ba miền đã đồng tâm hiệp lực chấn hưng Phật giáo. Các hoạt động
của Hội An Nam Phật học nói riêng và các Hội Phật giáo cả nước nói chung đều
mang tinh thần yêu nước, mang màu sắc dân tộc, phản đối chiến tranh, đòi lại
hòa bình cho dân tộc, cho đạo pháp. Có thể nói, các hoạt động của Hội thể hiện
tinh thần cách mạng dân tộc đồng thời cũng là cuộc cách mạng của Phật giáo
giai đoạn này. Nguyễn Lang trong cuốn Việt Nam Phật giáo sử luận đã viết: “Lê
Đình Thám có lẽ là người cư sĩ đầu tiên ở thế kỉ XX đã dự phần vào việc đào tạo
Tăng tài. Phật học của ông được các bậc Tôn túc công nhận là thâm uyên, cho
nên ông đã được mời vào giảng dạy trong các Phật học đường Trúc Lâm và
Tường Vân…”. (20)

Khi đăng đàn thuyết pháp, cư sĩ đều khoác áo choàng và đảnh lễ chư tăng trước
khi thuyết giảng. Điều đó thể hiện tinh thần khi phát nguyện tam quy ngũ giới
của cư sĩ. Quy y Phật, quy y Pháp, quy y Tăng. Ông được các vị tu hành đánh
giá rất cao. Có trình độ Phật học thâm sâu, dịch và chú giải Kinh Thủ lăng
nghiêm được đánh giá là “bản công phu và có giá trị nhất hiện có”. Ông là vị cư
sĩ đầu tiên tham gia giảng dạy tại trường Phật học. Lê Đình Thám được dự vào
hàng ngũ đào tạo tăng tài, ông giảng kinh thuyết pháp, dịch kinh và làm báo.
Ông đã dịch nhiều bản kinh sau: Thủ Lăng Nghiêm kinh, Bát Nhã Ba La Mật Đa
Tâm kinh, Thập Thiện Nghiệp Đạo kinh, Kinh Ưu Bà Tắc Giới luật, Luận Đại Thừa
Khởi Tín luận, Luận Thích Ma Ha Diễn luận, Đại Thừa Chỉ Quán Pháp Môn luận,
Bát Thức Quy Củ Tụng luận, trong đó Thủ Lăng nghiêm kinh được đánh giá là
bản dịch thành công nhất.

Tinh thần “Bi - Trí - Dũng” của cư sĩ Phật giáo đối với Cách mạng Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-than-bi-tri-dung-cua-cu-si-phat-giao-doi-voi-cach-mang-viet-nam.html



Ngoài Cư sĩ Tâm Minh Lê Đình Thám, ở khắp mọi nơi cư sĩ Việt Nam đều đóng
góp tích cực cho phong Trào cách mạng của dân tộc như cư sĩ Nguyễn Thanh
Đạo - Người trông nom chùa Nam Sơn, xã Kha Sơn, huyện Phú Bình. Tỉnh Thái
Nguyên là nơi báo cờ giải phóng - tờ báo bí mật của mặt trận Việt minh… Đặc
biệt các cư sĩ ở Khu vực Nam Bộ trong giai đoạn kháng chiến chống Mỹ đã có
nhiều đóng góp cho sự nghiệp cách mạng của dân tộc. Điển hình là giai đoạn từ
năm 1950 đến 1954, Phật giáo đã có những chuyển biến sâu sắc và rõ nét theo
hướng tích cực do sự đóng góp của các cư sĩ trên khắp đất nước, nhất là các cư
sĩ Nam Bộ. Nếu trước đây khủng hoảng về tổ chức, giáo lí, kinh sách thì giờ đây
Phật giáo ở Nam bộ đã có chỗ đứng nhất định do vai trò các cư sĩ Phật tử trong
việc thành lập các hội phật giáo (10). Sự khởi sắc cả về hình thức lẫn nội dung,
hoạt động của các tăng sĩ đã thể hiện tinh thần nhập thế của Phật giáo, thể
hiện sự gắn bó giữa đạo và đời, thể hiện mạnh mẽ tinh thần từ bi, trí, dũng của
Phật giáo, tham gia chống xâm lăng và không ít nhà sư, cư sĩ Phật tử đã ngã
xuống vì sự nghiệp cao cả: đem lại độc lập cho Tổ quốc.

Từ năm 1946, các cư sĩ ở Nam bộ vận động thành lập, hoặc khôi phục lại hoạt
động các Phật học đường. Trong giai đoạn 1950 đến 1954 ở Sài Gòn - Chợ Lớn,
một tổ chức Phật học có tên Nam Việt (1950) ra đời là kết quả quá trình tuyên
truyền, kêu gọi, giải thích của giới cư sĩ đối với mọi tầng lớp. Do xác định đúng
mục đích, Hội đã thu nạp, phát triển nhiều chi nhánh ở Nam bộ để từ đó góp
một phần công lao chặng đường hình thành Phật giáo Nam bộ (21).

Trong số các cư sĩ có công thành lập Hội Phật học Nam Việt thì Mai Thọ Truyền
được xem là người kiến tạo, ảnh hưởng to lớn nhất. Mai Thọ Truyền (1905-
1973), quê làng Long Mỹ (tỉnh Bến Tre) trong một gia đình thuộc tầng lớp trung
lưu.Tính cách của Mai Thọ Truyền: “Liêm khiết, chính trực và đức độ, không xu
nịnh cấp trên, hà hiếp dân chúng, nên được quý mến”. Vốn có tinh thần yêu
nước sâu sắc nên sau Cách Mạng Tháng Tám, ông làm chủ tịch Ủy Ban Quận Bộ
Việt Minh Châu Thành (Long Xuyên), Chánh văn phòng kiêm Ủy viên Tài chính
Ủy ban Nhân dân tỉnh Long Xuyên. Sau khi Pháp tái chiếm Sài Gòn và cho quân
tấn công lấy lại Long Xuyên, Mai Thọ Truyền cùng Ủy ban dời về núi Sập để lánh
nạn. Là người thông minh tài giỏi, ông được chính quyền thân Pháp mời về giữ
các chức vụ quan trọng. với pháp danh là Chánh Trí. Tiếp thu từ nền văn minh
phương Tây, đọc nhiều kinh thư, sách văn minh phương Đông, ông bắt đầu hết
lòng đem khả năng và trình độ học thức của mình ra hộ trì chính pháp.

Các cư sĩ Nam bộ chủ trương thiết lập Hội quán làm địa điểm hội họp của hội
viên, đặt văn phòng của Ban Quản trị, Ban Chứng minh; mở thư viện, phòng
diễn giảng; biên soạn và phiên dịch kinh sách, xuất bản báo chí... Lập các cơ
quan từ thiện, tiếp tục thực hiện các hoạt động: cứu tế xã hội, nuôi trẻ mồ côi,

Tinh thần “Bi - Trí - Dũng” của cư sĩ Phật giáo đối với Cách mạng Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-than-bi-tri-dung-cua-cu-si-phat-giao-doi-voi-cach-mang-viet-nam.html



người già ốm đau, cấp phát thuốc miễn phí cho người nghèo... Ngày 30-9-1951,
Ban cứu tế xã hội (y tế) được thành lập tại chùa Khánh Hưng, phân công hai cư
sĩ Phật tử: Nguyễn Văn Khỏe (bác sĩ) và Nguyễn Văn Thọ (lương y) phụ trách.
Sau một năm hoạt động, số lượt khám đã đạt con số 6.297 người. Đến ngày 2-6-
1952, tại chùa Hội quán Phước Hòa, Hội Phật học Nam Việt đã cho mở phòng
thuốc thứ hai... Một nghĩa trang được thành lập nhằm để lo hậu sự cho những
hội viên, người nghèo được cấp huyệt mả miễn phí. Thư viện được lập ra nhằm
để cung cấp cho hội viên những tài liệu về Phật pháp, cũng như công bố những
công trình nghiên cứu của các cư sĩ, chư tăng dày công nghiên cứu khoa học:
“Thư viện gồm có trên 5.000 đầu sách chữ Việt, Pháp, Hoa, Anh, Nhật, có đủ
Tam tạng kinh điển, các sách về văn hóa nghệ thuật và về tôn giáo khác, để
mọi người có dịp học hỏi và nghiên cứu, hiện nay vẫn còn hoạt động”.

Tinh thần đoàn kết được các thành viên trong hội đặt lên hàng đầu, tránh phân
biệt với người tu tại gia và tu tại chùa. Hội chủ trương cơ sở đào tạo Phật học
làm nơi đào tạo tăng tài. Chủ trương tổ chức các khóa Phật học phổ thông cho
các tín đồ, Phật tử. Đồng thời thành lập các Gia đình Phật tử như: Chánh Tâm,
Chánh Tín, Chánh Giác...

Lĩnh vực báo chí được Hội rất quan tâm nhằm: lan tỏa tư tưởng chấn hưng Phật
giáo, thực hiện nhiệm vụ trong việc hoằng pháp, bảo tồn giá trị di sản của Phật
giáo… Các cư sĩ trong Hội chủ trương ấn hành Tạp chí Từ Quang với tiêu chí phổ
biến Phật pháp căn bản. Do tinh thông giáo lý của Phật pháp, cư sĩ Chánh trí
Mai Thọ Truyền làm chủ biên Tạp chí Từ Quang. Tạp chí Từ Quang là một trong
những tờ báo Phật giáo có số lượng ấn bản và thời gian tồn tại lâu ở Việt Nam
nửa sau thế kỷ XX.

Sự ra đời của Hội Phật học Nam Việt đã đáp ứng được yêu cầu xã hội đương
thời. Do xác định đúng mục đích, nhiệm vụ, đối tượng, đường lối hoạt động
đúng đắn, Hội đã có sức lan tỏa đến các địa phương khác. Cũng chính từ đây, cư
sĩ trên khắp vùng đất Nam bộ đã thấm nhuần tư tưởng đại đoàn kết, tiếp tục
vận động để thành lập các chi nhánh trực thuộc Hội Phật học đường Nam Việt.
Vốn là tầng lớp trí thức, có hiểu biết sâu rộng, cư sĩ ở Nam bộ đã phát huy tích
cực vai trò của mình trong cuộc vận động hợp nhất các tổ chức Phật học. Chính
đoàn kết đã tạo ra sức mạnh mang lại những giá trị tốt đẹp và đó được xem là
giá trị cốt lỗi trong tư tưởng người Việt. Sự ra đời của Hội Phật học Nam Việt là
minh chứng tiêu biểu cho công lao, sự cống hiến thầm lặng của tầng lớp cư sĩ.
Để từ đó, những triết lý của Phật pháp có thể lan tỏa đến tất cả mọi người trong
xã hội, đóng góp mạnh mẽ trên tinh thần Bồ tát, từ bi, tri tuệ và dũng cảm của
cư sĩ Phật giáo đối với cách mạng Việt Nam.

Tinh thần “Bi - Trí - Dũng” của cư sĩ Phật giáo đối với Cách mạng Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-than-bi-tri-dung-cua-cu-si-phat-giao-doi-voi-cach-mang-viet-nam.html



4. Kết luận

Trong lịch sử phát triển của dân tộc, Phật giáo tuy có lúc thịnh lúc suy nhưng
khi đứng trước vận mệnh của Tổ quốc, tinh thần Bồ tát vẫn luôn được phát huy
mạnh mẽ, vẫn luôn được nhân dân Việt Nam tin tưởng và phụng sự. Đây cũng là
truyền thống yêu nước và truyền thống đoàn kết một lòng vì nước vì dân, giữ
yên bờ cõi cũng là giữ yên một nền văn hóa dân tộc, một đạo pháp luôn đem
đến từ bi bác ái và giải thoát cho con người.

Cư sĩ Phật giáo “là những Phật tử tại gia nhưng tâm lại xuất gia, là những bậc có
học, có kiến thức Phật pháp, có đầy đủ giới đức, có thể giảng kinh, thuyết pháp
với hàng Phật tử tại gia khác, kể cả các hàng xuất gia… Bậc cư sĩ phải trọn vẹn
thập thiện và phải đem chính pháp thập thiện này để giáo hóa chúng sinh”. (22)
Đó mới thật sự là cư sĩ.

Với những cống hiến đặc biệt cho đạo pháp và dân tộc, chúng ta có thể nhận
thấy các vị cư sĩ chính là những vị Bồ tát đã tham gia vào thế tục, cùng góp
phần xây dựng đất nước, chống giặc ngoại xâm: Đó chính là tinh thần Bi - Trí -
Dũng của Bồ tát: đó là lòng Từ Bi của Bồ tát đối với chúng sinh lầm than dưới
ách đô hộ; đó là cái Trí của người ngộ đạo, đem Phật pháp để giáo hóa chúng
sinh, đem ánh sáng đạo pháp đến cho đời; đó là cái Dũng của người quân tử
trước vận mệnh của đất nước”.

Tác giả: TS. Vũ Thị Hương - TS. Ngô Thị Hồng Giang 

Tham luận tại Hội thảo khoa học "Đạo Phật Với Cách Mạng Việt Nam" tổ chức
ngày 25/08/2025, tại chùa Quán Sứ, Hà Nội

Chú thích:

1) Viện Trần Nhân Tông, Đại học Quốc gia Hà Nội

2) Viện Trần Nhân Tông, Đại học Quốc gia Hà Nội

3) Mahànàma: là người dòng họ Thích Ca, ông phát nguyện trở thành đại cư sĩ
của đức Phật. Ông thường cúng dường mĩ vị thượng hạng. Ông cũng chính là
người đã hỏi nhiều câu hỏi đặc sắc trong kinh điển.

4) Hòa thượng Thích Minh Châu dịch, Đại tạng kinh Việt Nam Nam truyền, Kinh
Tương Ưng 37. VII. Mahànàma, tr.760, NXB Tôn giáo, 2017.

5) Việt Dịch: Hòa Thượng Thích Thanh Từ, Kinh Tăng Nhất A-Hàm - Tập I, VI.
Phẩm Thanh Tín Sĩ (Ưu-Bà-Tắc), Tôn Giáo, Hà Nội, 2005, Trang 79-80.

Tinh thần “Bi - Trí - Dũng” của cư sĩ Phật giáo đối với Cách mạng Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-than-bi-tri-dung-cua-cu-si-phat-giao-doi-voi-cach-mang-viet-nam.html



6) Việt Dịch: Hòa Thượng Thích Thanh Từ, Kinh Tăng Nhất A-Hàm - Tập I,
VII.Phẩm Thanh Tín Nữ (Ưu-Bà-Di), Tôn Giáo, Hà Nội, 2005, Trang 81-83.

7) Biên soạn Thích Nguyên Hùng, Tổng Quan Bốn Bộ A Hàm, Toát Yếu Kinh Tạp
A - Hàm, Hồng Đức, Hà Nội, 2014, Trang 339.

8) Theo Hòa thượng Thích Trí Quảng, Phật Giáo Nhập Thế Và Phát Triển (Quyển
III), Vai trò của Ni giới Việt Nam trong xã hội hiện đại, Tổng Hợp Thành Phố Hồ
Chí Minh, TP. Hồ Chí Minh, 2011, Trang 101.

9) A na hàm, còn gọi là Bất lai, là Thánh quả thứ ba trong bốn quả Thanh văn.
Bậc này đã dứt hết chín phẩm hoặc ở Dục giới, không còn trở lại thụ sinh ở Dục
giới nữa.

10) A la hán là Thánh quả thứ tư trong bốn quả Thanh văn. Là quả vị Thánh cuối
cùng, đạt được sự giải thoát giác ngộ viên mãn.

11) Tổng hội Phật giáo Việt Nam (1956), “Phật giáo Việt Nam”, Phật giáo
Nguyệt san, số 1.

12) Tâm Hằng Nguyễn Đắc Xuân, Cư sĩ Phật giáo trong thời đại mới,
https://phatgiao.org.vn/cu-si-phat-giao-trong- thoi-dai-moi-d25793.html

13) Lý Việt Dũng, Tuệ Trung Thượng sĩ ngữ lục dịch giải, Thượng sĩ hành trạng,
NXB Mũi Cà Mau, 2003, tr. 506.

14) Lý Việt Dũng, Tuệ Trung Thượng sĩ ngữ lục dịch giải, Sđd, tr. 506.

15) Lý Việt Dũng, Tuệ Trung Thượng sĩ ngữ lục dịch giải, Sđd, tr. 507.

16) Lý Việt Dũng, Tuệ Trung Thượng sĩ ngữ lục dịch giải, Sđd, tr. 507.

17) Nguyễn Lang, Việt Nam Phật giáo sử luận, NXB Văn học, Hà Nội 1994, tập 3,
tr.215.

18) Lý Việt Dũng dịch, Tuệ Trung Thượng sĩ ngữ lục dịch giải, Sđd, tr, 534.

19) Nguyễn Lang, Việt Nam Phật giáo sử luận, Sđd, tập 3, tr.607-608.

20) Nguyễn Lang, Việt Nam Phật giáo sử luận, tập III, trang 89, Nguyễn Lang
(2011), Việt Nam Phật giáo sử luận (3 tập), Nxb.Văn học, Hà Nội.

21) https://tapchinghiencuuphathoc.vn/cu-si-nam-bo-trong-viec-sang-lap-hoi-
phat-hoc-nam-viet-giai-doan-1950-1954. html

22) Theo https://phatgiao.org.vn/cu-si-phat-giao-la-ai-d43967.html

Tinh thần “Bi - Trí - Dũng” của cư sĩ Phật giáo đối với Cách mạng Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-than-bi-tri-dung-cua-cu-si-phat-giao-doi-voi-cach-mang-viet-nam.html



Tài liệu tham khảo:

1] Hòa thượng Thích Minh Châu dịch, Đại tạng kinh Việt Nam Nam truyền, Kinh
Tương Ưng 37. VII. Mahànàma, tr.760, NXB Tôn giáo, 2017.

2] Hòa Thượng Thích Thanh Từ, Kinh Tăng Nhất A-Hàm - Tập I, NXB Tôn Giáo,
Hà Nội, 2005.

3] Hòa thượng Thích Trí Quảng, Phật Giáo Nhập Thế Và Phát Triển (Quyển III),
Vai trò của Ni giới Việt Nam trong xã hội hiện đại, Tổng Hợp Thành Phố Hồ Chí
Minh, TP. Hồ Chí Minh, 2011, Trang 101.

4] https://phatgiao.org.vn/cu-si-phat-giao-la-ai-d43967.html

5] Lý Việt Dũng, Tuệ Trung Thượng sĩ ngữ lục dịch giải, Thượng sĩ hành trạng,
NXB Mũi Cà Mau, 2003, tr. 506.

6] Nguyễn Lang, Việt Nam Phật giáo sử luận, NXB Văn học, Hà Nội 1994.

7] Tạp A hàm, quyển 21, Kinh 567 Na Già Đạt Đa, tr. 203, Kinh 571 Ma Ha Ca
(https://www.vnbet.vn/tim-kiem)

8] Tâm Hằng Nguyễn Đắc Xuân, Cư sĩ Phật giáo trong thời đại mới,
https://phatgiao. org.vn/cu-si-phat-giao-trong-thoi-dai-moi-d25793.html

9] Tổng hội Phật giáo Việt Nam (1956), “Phật giáo Việt Nam”, Phật giáo Nguyệt
san, số 1.

10] Thích Nguyên Hùng (biên soạn), Tổng quan Bốn bộ A hàm, Toát yếu Kinh
Tạp A hàm, NXB Hồng Đức, Hà Nội, 2014.

11] Thích Trung Hậu - Thích Hải Ấn (2007), Tác phẩm của bác sĩ Tâm Minh Lê
Đình Thám, tập 5, Nxb. Văn hóa Sài Gòn.

12] Người cư sĩ Phật giáo trong thời đại mới
https://www.phattuvietnam.net/nguoi-cu- si-phat-giao-trong-thoi-dai-moi/

Tinh thần “Bi - Trí - Dũng” của cư sĩ Phật giáo đối với Cách mạng Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-than-bi-tri-dung-cua-cu-si-phat-giao-doi-voi-cach-mang-viet-nam.html


