
Tinh hoa thiền học Trúc Lâm thời Trần đến tinh
thần nhập thế của Cư sĩ Thiều Chửu

ISSN: 2734-9195   07:45 03/12/2025

Như vậy, từ tinh hoa Thiền học Trúc Lâm thời Trần đến tinh thần nhập thế của
cư sĩ Thiều Chửu là một mạch nguồn xuyên suốt, cho thấy sự trường tồn của
một lý tưởng: phụng sự dân tộc cũng chính là phụng sự Phật pháp.

Tác giả: Ths. Trần Tất Quyến (1)

Tham luận tại Hội thảo khoa học "Đạo Phật Với Cách Mạng Việt Nam" tổ chức
ngày 25/08/2025, tại chùa Quán Sứ, Hà Nội

1. Dẫn nhập

Trong lịch sử Phật giáo Việt Nam, tinh thần nhập thế luôn là một đặc trưng nổi
bật, vừa mang dấu ấn của bối cảnh lịch sử, vừa phản ánh sự sáng tạo, thích ứng
của Phật giáo với vận mệnh dân tộc. Một trong những đỉnh cao của truyền
thống này chính là Thiền phái Trúc Lâm do vua Trần Nhân Tông sáng lập, một
Thiền phái kết hợp nhuần nhuyễn giữa tinh hoa Phật học Đại thừa với tinh thần
yêu nước, nhập thế, gắn đạo với đời.

Sau nhiều thế kỷ, lý tưởng ấy vẫn tiếp tục soi đường cho những hành trạng
nhập thế của Phật giáo, nhất là trong thời kỳ hiện đại khi đất nước đứng trước
cuộc kháng chiến chống thực dân Pháp. Trong dòng chảy ấy, cư sĩ Thiều Chửu
(Nguyễn Hữu Kha, 1902-1954) nổi lên như một tấm gương tiêu biểu.

Tinh hoa thiền học Trúc Lâm thời Trần đến tinh thần nhập thế của Cư sĩ Thiều Chửu
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-hoa-thien-hoc-truc-lam-thoi-tran-den-tinh-than-nhap-the-cua-cu-si-thieu-chuu.html



Cư sĩ Thiều Chửu (Nguyễn Hữu Kha, 1902-1954). Ảnh: Internet

Xuất thân trong hoàn cảnh đất nước còn chìm trong ách đô hộ, cuộc đời ông là
sự kết hợp giữa tinh thần Phật học uyên thâm, đạo hạnh nghiêm cẩn với lý
tưởng nhập thế, phụng sự dân tộc. Đặc biệt, giai đoạn ông tản cư ở Đồng Tâm
(Đồng Hỷ-Thái Nguyên) trong kháng chiến chống Pháp đã để lại nhiều dấu ấn
đậm nét: vừa là nhà nghiên cứu Phật học, vừa là nhà giáo dục, nhà hoạt động
xã hội, một cư sĩ gắn bó mật thiết với nỗi đau và khát vọng của dân tộc. Nghiên
cứu đề tài “Từ tinh hoa Thiền học Trúc Lâm thời Trần đến tinh thần nhập thế
của cư sĩ Thiều Chửu” vì vậy không chỉ là sự khảo cứu một mối liên hệ lịch sử -
tư tưởng, mà còn có ý nghĩa soi sáng cho hiện tại: Phật giáo Việt Nam hôm nay
cần học gì từ truyền thống ấy để tiếp tục đóng góp cho dân tộc trong bối cảnh
mới.

2. Tinh hoa Thiền học Trúc Lâm và truyền thống
Phật giáo nhập thế

Thiền phái Trúc Lâm ra đời trong bối cảnh lịch sử dân tộc đang ở đỉnh cao của
tinh thần độc lập tự chủ và ý chí chống ngoại xâm. Sau ba lần kháng chiến
chống quân Nguyên – Mông thắng lợi, đất nước Đại Việt bước vào một kỷ
nguyên mới, trong đó hệ tư tưởng Phật giáo, vốn đã thấm sâu trong xã hội ngay
từ thời Lý, sang đến thời Trần đã đạt đến độ chín muồi của một hệ thống tư
tưởng gắn liền với vận mệnh quốc gia. Vua Trần Nhân Tông, sau khi lãnh đạo
nhân dân hai lần kháng chiến thành công, đã lui về Yên Tử tu hành, sáng lập
Thiền phái Trúc Lâm. Tinh thần của Thiền Trúc Lâm không chỉ thuần túy nằm ở
vấn đề giải thoát cá nhân, mà còn đặc biệt chú trọng mối liên hệ giữa trong và
ngoài, giữa sự tu tập cá nhân và trách nhiệm xã hội. Ở đây, Phật pháp không xa

Tinh hoa thiền học Trúc Lâm thời Trần đến tinh thần nhập thế của Cư sĩ Thiều Chửu
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-hoa-thien-hoc-truc-lam-thoi-tran-den-tinh-than-nhap-the-cua-cu-si-thieu-chuu.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-viet-nam-truoc-1945.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-nhap-the-va-cac-van-de-xa-hoi-duong-dai-o-viet-nam.html


lìa cuộc sống, mà trái lại, sự giác ngộ của mỗi cá nhân phải gắn liền với sự an
lạc, hưng thịnh của vận mệnh dân tộc. Chính vì vậy có thể nói, đặc sắc của tư
tưởng Thiền phái Trúc Lâm là tinh thần Phật giáo nhập thế, là một mô hình kết
hợp nhuần nhuyễn giữa đạo và đời.

Điểm đặc biệt đó của Phật giáo Trúc Lâm là đã tạo nên một bản sắc Việt cho
Phật giáo. Nếu như Thiền học Trung Hoa hay Ấn Độ thường nghiêng về tư duy
triết học hoặc sự tu chứng cho giải thoát cá nhân, thì Trúc Lâm lại đề cao tinh
thần “cư trần lạc đạo”, “tùy duyên mà hành đạo”, tức là sống giữa cuộc đời
nhưng vẫn giữ được tinh thần giải thoát. Sự giải thoát không phải trốn tránh
cuộc đời mà là làm chủ tâm mình ngay trong đời, từ đó đem tâm hồn giải thoát,
đức từ bi vô ngại mà phục vụ xã hội. Đặc biệt, qua hình tượng của vua Trần
Nhân Tông, đã trở thành một biểu tượng tiêu biểu cho Thiền Trúc Lâm: một bậc
minh quân vừa lo việc nước vừa tu hành giác ngộ, để lại tấm gương sáng về sự
hòa quyện giữa trí tuệ chính trị và trí tuệ tâm linh.

Chính tinh thần ấy đã trở thành dòng chảy xuyên suốt, ảnh hưởng mạnh mẽ
đến truyền thống nhập thế của Phật giáo Việt Nam sau này. Nhiều thế hệ Phật
tử, tu sĩ và cư sĩ đều lấy lý tưởng Trúc Lâm làm điểm tựa: “sống giữa đời mà vẫn
giữ được đạo”, “phụng sự chúng sinh là cúng dường chư Phật”. Trong bối cảnh
hiện đại, khi đất nước bước vào cuộc kháng chiến trường kỳ, tinh thần nhập thế
Trúc Lâm lại một lần nữa trở thành nguồn động viên tinh thần, soi sáng con
đường cho các nhà sư yêu nước, các cư sĩ trí thức, trong đó có cư sỹ Thiều Chửu
Nguyễn Hữu Kha.

3. Hành trạng Thiều Chửu trong bối cảnh lịch sử
dân tộc và thời kỳ ấp Đồng Tâm-Đồng Hỷ, Thái
Nguyên

Cư sĩ Thiều Chửu, tên thật là Nguyễn Hữu Kha, sinh năm 1902 tại làng Trung Tự,
phường Đông Tác cũ, nay thuộc quận Đống Đa, Hà Nội. Ông trưởng thành trong
bối cảnh đất nước bị thực dân Pháp đô hộ, xã hội ngột ngạt bởi đầy rẫy những
bất công và khổ đau. Từ thuở nhỏ, mặc dù sống trong cảnh túng thiếu, bần hàn,
nhưng Thiều Chửu đã nổi bật bởi tinh thần hiếu học, niềm say mê kinh sách Hán
Nôm và giáo lý Phật giáo. Ngay từ những năm 1930, khi phong trào Chấn hưng
Phật giáo ở Bắc Kỳ khởi sắc, cư sĩ Thiều Chửu Nguyễn Hữu Kha đã sớm tham gia
với vai trò một cư sĩ nhiệt thành, đóng góp trí tuệ và công sức cho sự nghiệp
chấn chỉnh nề nếp Tăng già, cải tổ việc hoằng pháp và khuyến học. Ông cộng
tác với các tạp chí Phật học, viết sách dịch kinh để phổ biến giáo lý nhà Phật
theo tinh thần giản dị, dễ hiểu. Trong cùng bối cảnh ấy, tại Hà Nội, ông cùng bà

Tinh hoa thiền học Trúc Lâm thời Trần đến tinh thần nhập thế của Cư sĩ Thiều Chửu
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-hoa-thien-hoc-truc-lam-thoi-tran-den-tinh-than-nhap-the-cua-cu-si-thieu-chuu.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/cu-si-nguyen-huu-kha-1902.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/cu-si-nguyen-huu-kha-1902.html


Cả Mọc đã khởi xướng việc nuôi dạy trẻ mồ côi ngay từ những năm trước Cách
mạng Tháng Tám 1945. Nhờ trí tuệ mẫn tiệp và nghị lực tự học phi thường, ông
sớm trở thành một học giả uy tín, để lại nhiều công trình quan trọng như Hán
Việt Từ điển, Thuật ngữ Phật học, các bản dịch kinh điển quan trọng trong Đại
Tạng Kinh sang chữ Quốc ngữ. Đặc biệt, ông không chỉ làm công việc dịch thuật
thuần túy, mà còn chú trọng diễn giải, bình chú để đưa Phật pháp đến gần hơn
với quảng đại quần chúng.

Năm 1945, Cách mạng Tháng Tám thành công, nhưng ngay sau đó thực dân
Pháp quay lại xâm lược, buộc nhân dân ta bước vào cuộc kháng chiến trường
kỳ. Trong khói lửa ấy, hàng vạn gia đình tản cư từ đô thị ra chiến khu. Cư sĩ
Thiều Chửu cũng rời Hà Nội, đưa gia quyến lên ấp Đồng Tâm, xã Đồng Hỷ, tỉnh
Thái Nguyên - vùng chiến khu kháng chiến trọng yếu của Việt Bắc. Tại đây, ông
bắt đầu một giai đoạn mới: không chỉ là học giả và dịch giả kinh điển, mà còn là
một cư sĩ nhập thế điển hình, đem toàn bộ tinh thần và hành động phụng sự để
gắn bó với vận mệnh đất nước.

Hình mang tính minh họa. Nguồn: Facbook

Tinh hoa thiền học Trúc Lâm thời Trần đến tinh thần nhập thế của Cư sĩ Thiều Chửu
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-hoa-thien-hoc-truc-lam-thoi-tran-den-tinh-than-nhap-the-cua-cu-si-thieu-chuu.html



Ở ấp Đồng Tâm, cuộc sống vô cùng thiếu thốn: lương thực khan hiếm, thuốc
men cạn kiệt, bom đạn thường xuyên rình rập. Thế nhưng, cư sĩ Thiều Chửu
không sống ẩn dật hay chỉ lo cho riêng mình. Ông cùng gia đình, cùng các sư,
các em nhỏ dấn thân vào sản xuất, cuốc đất, trồng khoai, làm ruộng, nuôi gà,
trồng rau để tự cung tự cấp. Hình ảnh một trí thức nhỏ nhắn, áo vải nâu sồng,
tay cày tay cuốc trên những đồi sẵn ruộng khoai khiến đồng bào địa phương
vừa ngạc nhiên vừa cảm phục. Trong hoàn cảnh khó khăn, thiếu thốn nơi tản
cư, đã có rất nhiều người nản chí, bằng nhiều con đường tìm cách trở về thành,
nhưng cư sỹ Thiều Chửu vẫn một lòng kiên trinh ủng hộ chính sách tản cư của
Chính phủ, chính tấm gương lao động bền bỉ của ông đã khích lệ cho rất nhiều
người khác noi theo, góp phần hình thành phong trào “tự lực cánh sinh” tại nơi
tản cư, ủng hộ phong trào kháng chiến.

Một đóng góp quan trọng khác của Thiều Chửu là mở lớp dạy học. Trong bối
cảnh chiến tranh loạn lạc, trẻ em mồ côi, thất học rất nhiều. Ngoài các em đi
tản cư cùng Thiều Chửu từ Hà Nội lên, ông đứng ra thu nhận hàng chục trẻ mồ
côi, nuôi ăn, dạy chữ, rèn đạo lý. Lớp học đơn sơ trong mái nhà lá nhưng chan
chứa ánh sáng trí tuệ và lòng nhân ái. Ông không chỉ dạy chữ Quốc ngữ, chữ
Hán, mà còn giảng kinh Phật, rèn luyện đạo đức, khơi dậy lòng yêu nước trong
tâm hồn trẻ thơ. Như nhiều nhân chứng sau này kể lại, ông thường nhắc học
trò: “Học để làm người, học để cứu nước, học để cứu dân”. Đây chính là tinh
thần nhập thế của Phật giáo, không xa rời thực tiễn, mà đặt giáo dục, nhân ái
và phụng sự xã hội lên hàng đầu.

Ngoài việc dạy học, ông còn tận tụy dịch thuật, biên soạn kinh điển. Những năm
ở ấp Đồng Tâm, Thiều Chửu tiếp tục chỉnh lý và hoàn thiện bản Hán Việt Từ
điển - một công trình đồ sộ, đặt nền móng cho nghiên cứu Hán học và Phật học
Việt Nam hiện đại. Điều đáng chú ý là toàn bộ công việc ấy được ông tiến hành
trong điều kiện hết sức thiếu thốn: giấy mực khan hiếm, phải chép tay; đèn dầu
leo lét, bom đạn dồn dập. Thế nhưng, ông kiên trì làm việc, coi đó như một cách
“hành đạo” - dùng trí tuệ để cống hiến cho mai sau.

Điểm đặc biệt trong hành trạng nhập thế của Thiều Chửu chính là tinh thần từ
bi cụ thể hóa thành hành động xã hội. Việc nuôi dưỡng trẻ mồ côi không chỉ là
lòng nhân từ cá nhân, mà còn là một lựa chọn mang tính chiến lược: nuôi
dưỡng, giáo dục thế hệ tương lai giữa lòng kháng chiến. Ông từng nói với các
con: “Làm cách mạng không chỉ là cầm súng ngoài mặt trận, mà còn là cứu
dân, để người khác bớt khổ”. Câu nói ấy cho thấy ông đã nhận thức Phật pháp
như một sức mạnh tinh thần đồng hành cùng sự nghiệp giải phóng dân tộc.

Tinh hoa thiền học Trúc Lâm thời Trần đến tinh thần nhập thế của Cư sĩ Thiều Chửu
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-hoa-thien-hoc-truc-lam-thoi-tran-den-tinh-than-nhap-the-cua-cu-si-thieu-chuu.html



Nhân dân ấp Đồng Tâm vẫn còn lưu truyền hình ảnh một cư sĩ giản dị, khắc
khổ, nhưng chan chứa tình thương. Ông sống thanh bần, thường nhường phần
cơm ngon cho trẻ nhỏ, ngày ăn một bữa, chỉ ăn rau, ăn cháo. Ông chữa bệnh
bằng những bài thuốc dân gian, khuyên người dân giữ gìn vệ sinh, dạy họ cách
tự chăm sóc sức khỏe trong hoàn cảnh thiếu thốn. Có thể nói, ông vừa là một cư
sĩ Phật giáo, vừa là một “thầy giáo”, một “thầy thuốc” và một “người cha
chung” của trẻ mồ côi ở ấp Đồng Tâm.

Trong bối cảnh chiến tranh, những đóng góp của Thiều Chửu không thể cân đo
bằng chiến công nơi chiến trận, nhưng giá trị của ông lại nằm ở chỗ khác: ông
đã gieo trồng trí tuệ, đạo đức và nhân ái cho cộng đồng. Ông đã biến tinh thần
Phật giáo nhập thế thành hiện thực sống động trong từng việc làm cụ thể. Như
vậy, hành trạng của Thiều Chửu tại ấp Đồng Tâm là sự tiếp nối trực tiếp lý
tưởng “cư trần lạc đạo”, “hòa quang đồng trần” của Thiền phái Trúc Lâm: sống
giữa đời, gắn bó với đời, và xem việc phụng sự chúng sinh chính là con đường tu
hành cao nhất.

4. So sánh tinh thần nhập thế thời Trần và cư sĩ
Thiều Chửu

Khi đối chiếu tinh thần nhập thế của Thiền phái Trúc Lâm với hành trạng Thiều
Chửu, ta nhận ra một sự tương đồng sâu sắc, mặc dù bối cảnh lịch sử đã khác
nhau hàng trăm năm. Vào thời Trần, tinh thần nhập thế thể hiện ở việc nhà vua,
nhà sư đều gắn vận mệnh của mình với dân tộc, cùng nhân dân chống giặc
ngoại xâm, xây dựng đất nước. Sự giác ngộ của người tu hành không tách rời
trách nhiệm chính trị, trách nhiệm xã hội. Đến thời Thiều Chửu, trong bối cảnh
kháng chiến chống Pháp, tinh thần nhập thế lại hiện ra dưới hình thức một cư sĩ
trí thức: thay vì cầm quân chống giặc như Trần Nhân Tông, ông cầm bút, cầm
cuốc, mở lớp, nuôi trẻ. Đó là sự nhập thế bằng lao động, bằng giáo dục, bằng
phục vụ cộng đồng trong hoàn cảnh kháng chiến gian khổ.

Khi đối chiếu tinh thần nhập thế của Thiền phái Trúc Lâm với hành trạng của cư
sĩ Thiều Chửu, có thể nhận ra một mối liên hệ nội tại: cùng một cội nguồn “cư
trần lạc đạo” được triển khai trong hai bối cảnh lịch sử khác nhau. Ở thời Trần,
hạt nhân tư tưởng là “hòa quang đồng trần”: đem trí tuệ giác ngộ thấm vào việc
trị nước, an dân. Vua, sư, trí thức đồng thời là những chủ thể chính trị, trách
nhiệm quốc gia và hạnh nguyện Bồ-tát quyện vào nhau: đánh giặc cứu nước, rồi
dựng nền trị bình, lấy “an dân” làm thước đo của đạo hạnh. Đến thế kỷ XX,
Thiều Chửu tiếp nhận tinh thần ấy nhưng chuyển hóa thành “nhập thế từ đời
thường”: thay vì cầm quân hay nắm triều chính, ông chọn con đường của một

Tinh hoa thiền học Trúc Lâm thời Trần đến tinh thần nhập thế của Cư sĩ Thiều Chửu
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-hoa-thien-hoc-truc-lam-thoi-tran-den-tinh-than-nhap-the-cua-cu-si-thieu-chuu.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/thieu-chuu-nguyen-huu-kha-1902-1954.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/thieu-chuu-nguyen-huu-kha-1902-1954.html


cư sĩ trí thức, dùng lao động, giáo dục và từ thiện làm phương tiện hành đạo.
Nói cách khác, cùng một lý tưởng “Phật pháp bất ly thế gian giác”, song hình
thức thể hiện đổi khác: thời Trần thiên về chính trị–quân sự; thời kháng chiến
thiên về xã hội–giáo dục–văn hóa.

Trục so sánh thứ nhất là chủ thể hành động. Trần Nhân Tông là minh quân hóa
thân thiền sư; quyền lực thế tục giúp ông tổ chức, điều phối sức dân theo tinh
thần từ bi–trí tuệ. Thiều Chửu lại là cư sĩ không quyền lực, “dấn thân từ tầng lớp
dưới”: sống giữa dân vùng tản cư, làm nông dệt vải ở ấp Đồng Tâm (Đồng Hỷ,
Thái Nguyên), mở lớp chữ Hán, Quốc ngữ, nuôi trẻ mồ côi, khuyến khích tăng
gia sản xuất,… Ở ông, đức từ bi hiện hình trong những việc nhỏ mà bền bỉ: một
luống khoai, một vạt sắn, một lớp học tranh tre. Sự khác biệt về vị thế khiến
phương tiện nhập thế khác nhau, nhưng cùng nhắm đến một mục đích cứu
kính: ích quốc, lợi dân.

Hình mang tính minh họa

Trục so sánh thứ hai là phương pháp tu–hành. Thiền phái Trúc Lâm đặt trọng
tâm “tu ngay trong đời sống”, xem việc trị nước an dân là pháp tu của bậc
sĩ–thần. Thấm nhuần tư tưởng thiền gia “nhất nhật bất tác, nhất nhật bất thực”,
Thiều Chửu thực hiện phương châm “lao động như thiền”, “bán nhật thường trụ,
bán nhật tư kỷ”, biến nhọc nhằn thường nhật thành khuôn phép tu thân: làm
mà không chấp công, thi ân mà không cầu báo, dạy học như phương tiện gieo
trí tuệ. Ở Yên Tử, “đối cảnh vô tâm” được diễn giải trong không gian của triều
chính và thiền viện; ở ấp Đồng Tâm, “đối cảnh vô tâm” là khả năng an trú giữa
thiếu thốn, bom đạn, vẫn bền chí nuôi người, nuôi chữ, nuôi hy vọng.

Tinh hoa thiền học Trúc Lâm thời Trần đến tinh thần nhập thế của Cư sĩ Thiều Chửu
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-hoa-thien-hoc-truc-lam-thoi-tran-den-tinh-than-nhap-the-cua-cu-si-thieu-chuu.html



Trục so sánh thứ ba là công cụ nhập thế. Thời Trần, công cụ là tổ chức chính
trị–quân sự, nghi lễ quốc gia và pháp độ; thời hiện đại Thiều Chửu sử dụng công
cụ là chữ quốc ngữ, lớp bình dân học vụ, tự lực sản xuất, cứu tế trẻ mồ côi. Từ
đó, có thể thấy một bước phát triển của truyền thống: tinh thần Trúc Lâm không
hề mất mà “hóa thân” theo thời đại, chuyển từ “Phật giáo của quốc gia” sang
“Phật giáo giữa nhân dân”, từ quyền lực trung ương sang sức mạnh cộng đồng.
Nhờ vậy, sợi dây liên tục không bị đứt đoạn: một bên dựng nền trị bình sau ba
lần kháng chiến; bên kia dựng nền đời sống văn hóa–đạo đức nơi hậu phương,
giữa một cuộc kháng chiến mới.

Sau cùng, điểm hội tụ là tiêu chuẩn đánh giá đạo hạnh: cả Trúc Lâm lẫn Thiều
Chửu đều xem hạnh phúc của con người làm thước đo tối hậu. “Phụng sự chúng
sinh tức cúng dường chư Phật” ở thời Trần là an bang hộ quốc; ở thời Thiều
Chửu là cứu khổ, nâng trí, bồi dưỡng giống nòi. Chính sự tương ứng ở tầng sâu
ấy cho phép ta gọi hành trạng của Thiều Chửu là sự tiếp nối sáng tạo tinh thần
nhập thế Trúc Lâm trong hoàn cảnh hiện đại.

5. Đóng góp của cư sĩ Thiều Chửu cho Phật giáo và
dân tộc

Những đóng góp của Thiều Chửu cho Phật giáo và dân tộc có thể nhìn nhận trên
nhiều phương diện. Trước hết, trên lĩnh vực Phật học, ông để lại một gia tài
trước tác, dịch thuật phong phú, góp phần đặt nền móng cho việc phổ biến Phật
học bằng chữ Quốc ngữ. Với ông, việc dịch kinh Phật không chỉ là một công
trình học thuật, mà còn là sự cống hiến cho tương lai của Phật giáo Việt Nam,
giúp kinh sách trở nên gần gũi, dễ tiếp cận với quần chúng. Đây chính là một
biểu hiện của tinh thần nhập thế trong lĩnh vực văn hóa, giáo dục.

Thứ hai, trên phương diện xã hội, Thiều Chửu là tấm gương về sự gắn bó với đời
sống nhân dân. Những năm tháng ở ấp Đồng Tâm, ông lao động sản xuất cùng
đồng bào tản cư, nuôi dưỡng trẻ mồ côi, mở lớp dạy học. Đó là những hành
động thiết thực, góp phần củng cố sức mạnh của hậu phương kháng chiến. Sự
nhập thế của ông không phải những lý thuyết suông, mà là những công việc cụ
thể, đem lại lợi ích cụ thể cho mọi người.

Thứ ba, trên phương diện đạo đức, cuộc đời Thiều Chửu là một tấm gương sáng
về nhân cách của một cư sĩ. Ông sống thanh bần, không màng danh lợi, chỉ một
lòng phụng sự Phật pháp và nhân dân. Trong bối cảnh xã hội có nhiều xáo trộn,
sự trong sạch, tận tụy của ông càng trở nên quý giá, là nguồn động viên tinh
thần cho nhiều người.

Tinh hoa thiền học Trúc Lâm thời Trần đến tinh thần nhập thế của Cư sĩ Thiều Chửu
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-hoa-thien-hoc-truc-lam-thoi-tran-den-tinh-than-nhap-the-cua-cu-si-thieu-chuu.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-dong-hanh-trong-ky-nguyen-vuon-minh-cua-dan-toc.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-dong-hanh-trong-ky-nguyen-vuon-minh-cua-dan-toc.html


Cuối cùng, trên phương diện lịch sử, Thiều Chửu đã góp phần làm giàu thêm
cho truyền thống nhập thế của Phật giáo Việt Nam. Ông là cầu nối giữa tinh
thần Trúc Lâm thời Trần và thời hiện đại, là minh chứng cho sự tiếp nối sáng tạo
của Phật giáo Việt Nam trong những giai đoạn lịch sử cam go.

6. Giá trị thời đại và bài học lịch sử

Nhìn lại cuộc đời và sự nghiệp của cư sĩ Thiều Chửu, ta nhận ra một sự hội tụ kỳ
diệu giữa tinh hoa Thiền học Trúc Lâm và tinh thần nhập thế trong bối cảnh
hiện đại. Nếu như Trúc Lâm là đỉnh cao của Phật giáo nhập thế thời trung đại,
thì Thiều Chửu là một minh chứng tiêu biểu cho Phật giáo nhập thế trong thời
kỳ hiện đại. Cuộc đời ông không chỉ làm phong phú thêm truyền thống đạo - đời
của dân tộc, mà còn để lại những bài học sâu sắc cho hôm nay.

Bài học lớn nhất chính là: Phật giáo chỉ có thể phát huy ý nghĩa đích thực của
mình khi gắn bó mật thiết với đời sống dân tộc, khi đem tinh thần từ bi và trí
tuệ để phục vụ nhân sinh. Thiều Chửu đã chứng minh rằng, dù là một cư sĩ,
không có địa vị chính trị, ông vẫn có thể góp phần vào công cuộc kháng chiến
bằng lao động, giáo dục, văn hóa và đạo đức. Trong bối cảnh ngày nay, khi đất
nước bước vào hội nhập, Phật giáo càng cần tiếp nối tinh thần ấy: nhập thế
không chỉ là tham gia vào các công tác xã hội, mà còn là đem ánh sáng Phật
pháp soi chiếu, hướng dẫn đời sống tinh thần cho cộng đồng.

Như vậy, từ tinh hoa Thiền học Trúc Lâm thời Trần đến tinh thần nhập thế của
cư sĩ Thiều Chửu là một mạch nguồn xuyên suốt, cho thấy sự trường tồn của
một lý tưởng: phụng sự dân tộc cũng chính là phụng sự Phật pháp. Lý tưởng ấy
là di sản quý báu mà hôm nay và mai sau cần tiếp tục kế thừa, phát huy.

Tác giả: Ths. Trần Tất Quyến

Tham luận tại Hội thảo khoa học "Đạo Phật Với Cách Mạng Việt Nam" tổ chức
ngày 25/08/2025, tại chùa Quán Sứ, Hà Nội

Chú thích:

1) Viện Trần Nhân Tông, Đại học Quốc gia Hà Nội.

Tài liệu tham khảo:

1] Nguyễn Lang (1992), Việt Nam Phật giáo sử luận, tập III, Nxb Văn học, Hà
Nội.

Tinh hoa thiền học Trúc Lâm thời Trần đến tinh thần nhập thế của Cư sĩ Thiều Chửu
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-hoa-thien-hoc-truc-lam-thoi-tran-den-tinh-than-nhap-the-cua-cu-si-thieu-chuu.html



2] Thích Thanh Tứ (2001), Một số vấn đề về Phật giáo Việt Nam, Nxb Tôn giáo,
Hà Nội.

3] Trần Văn Giàu (1993), Sự phát triển của tư tưởng Việt Nam từ thế kỷ XIX đến
Cách mạng tháng Tám, tập I, Nxb Khoa học Xã hội, Hà Nội.

4] Nguyễn Hữu Sơn (2007), “Tinh thần nhập thế của Thiền phái Trúc Lâm và ý
nghĩa lịch sử”, Tạp chí Nghiên cứu Tôn giáo, số 5, tr. 45–52.

5] Trần Đình Hượu (1991), “Nho giáo và Phật giáo trong đời sống tinh thần Việt
Nam”, Tạp chí Văn học, số 4, tr. 12–23.

6] Trương Thái Du (2019), “Thiều Chửu Nguyễn Hữu Kha - bi kịch của một vị Bồ
Tát (phần 1)”, Nghiên cứu quốc tế,
https://nghiencuuquocte.org/2019/05/02/thieu-chuu- nguyen-huu-kha-bi-kich-
cua-mot-vi-bo-tat-p1/ (truy cập ngày 15/8/2025).

7] Trương Thái Du (2019), “Thiều Chửu Nguyễn Hữu Kha - bi kịch của một vị Bồ
Tát (phần 2)”, Nghiên cứu quốc tế, https://rosetta.vn/short/2019/05/24/thieu-
chuu-nguyen- huu-kha-bi-kich-cua-mot-vi-bo-tat-p2/ (truy cập ngày 15/8/2025).

Tinh hoa thiền học Trúc Lâm thời Trần đến tinh thần nhập thế của Cư sĩ Thiều Chửu
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tinh-hoa-thien-hoc-truc-lam-thoi-tran-den-tinh-than-nhap-the-cua-cu-si-thieu-chuu.html


