
Tiếp cận Phật học về Công ước ICPPED
ISSN: 2734-9195   15:35 13/01/2026

Từ góc nhìn Phật học, việc Việt Nam tiếp cận Công ước ICPPED có thể được xem
như một dấu hiệu của sự trưởng thành trong nhận thức xã hội: nhận thức rằng
khổ đau không chỉ là vấn đề cá nhân, mà là hệ quả của cấu trúc, chính sách và
thái độ cộng đồng.

* Góc nhìn Phật học từ bài viết “Thiện chí hợp tác, tinh thần cầu thị và trách
nhiệm của Việt Nam trong tiếp cận Công ước ICPPED” (baoquocte.vn).

Trong dòng chảy hội nhập pháp lý và đối thoại nhân quyền toàn cầu, việc Việt
Nam chủ động tiếp cận Công ước quốc tế về bảo vệ tất cả mọi người khỏi bị
cưỡng bức mất tích (ICPPED) không chỉ là một động thái pháp lý - đối ngoại, mà
còn gợi mở những suy tư sâu sắc về trách nhiệm, khổ đau và đạo đức xã hội.

Hội thảo giới thiệu Công ước ICPPED tổ chức ngày 06/01, tại Quảng
Ninh. (Ảnh: Nguyễn Hồng - baoquocte.vn)

Tiếp cận Phật học về Công ước ICPPED
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tiep-can-phat-hoc-ve-cong-uoc-icpped.html



Nội dung thảo luận mở về các cơ hội và thách thức khi tham gia Công
ước ICPPED cũng góp phần mang lại cái nhìn toàn diện, khách quan
cho Việt Nam trong quá trình cân nhắc khả năng tham gia, dựa trên
chính kinh nghiệm thực tiễn của các quốc gia đã phê chuẩn Công ước.
(Ảnh: Nguyễn Hồng - baoquocte.vn)

Nhìn từ lăng kính Phật học, đây là cơ hội để đối chiếu giữa luật pháp quốc tế và
tuệ giác giải khổ, giữa nghĩa vụ quốc gia và tinh thần từ bi - trí tuệ vốn là nền
tảng của Phật giáo trong đời sống cá nhân lẫn cộng đồng nhân loại.

1. Mất tích cưỡng bức: Khi khổ đau không có hình
tướng

Trong Phật học, khổ không chỉ được nhận diện qua thân xác đau đớn hay hoàn
cảnh nghèo khó, mà còn tồn tại dưới dạng bất an kéo dài, mất mát không lời
giải, nỗi chờ đợi không hồi đáp. Hiện tượng mất tích cưỡng bức chính là một
dạng khổ như vậy, nơi không chỉ người mất tích chịu khổ, mà gia đình, cộng
đồng và xã hội cùng mang một nỗi đau âm thầm, dai dẳng.

Công ước ICPPED ra đời nhằm đối diện với loại khổ đau “không hình tướng” ấy,
bằng các cơ chế phòng ngừa, điều tra, minh bạch thông tin và bảo vệ nạn nhân.
Từ góc nhìn Phật học, đây là một nỗ lực đặt ánh sáng vào vùng tối của khổ,
tương đồng với tinh thần “chiếu kiến ngũ uẩn giai không” để nhận diện bản
chất của khổ đau trước khi có thể chuyển hóa.

2. Thiện chí hợp tác: Từ đối ngoại pháp lý đến tâm
hành từ bi

Tiếp cận Phật học về Công ước ICPPED
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tiep-can-phat-hoc-ve-cong-uoc-icpped.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/luan-ve-kho-dau-va-hanh-phuc.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-bi-la-nen-tang-cua-hoa-binh-the-gioi.html


Thiện chí, trong Phật học, không chỉ là thái độ mềm mỏng hay tuyên ngôn đạo
đức, mà là tâm hành có định hướng giảm khổ. Khi Việt Nam chủ động nghiên
cứu và tiếp cận Công ước ICPPED, điều đó phản ánh một lựa chọn mang tính
tâm thức: không né tránh các chuẩn mực khó, không khước từ đối thoại và
không tự cô lập trong không gian pháp lý khép kín.

Trong kinh điển, đức Phật nhiều lần nhấn mạnh rằng thiện pháp chỉ thực sự
hình thành khi có ý hướng trong sáng và hành động phù hợp. Thiện chí hợp tác
quốc tế, nếu chỉ dừng ở lời nói, sẽ không tạo nghiệp lành; nhưng khi được đặt
trong lộ trình nghiên cứu nghiêm túc, đối chiếu pháp luật và cân nhắc điều kiện
thực tiễn, đó trở thành một dạng chính tư duy trong quản trị xã hội.

3. Tinh thần cầu thị: Học hỏi như một pháp tu tập
xã hội

Một điểm nổi bật trong quá trình tiếp cận Công ước ICPPED là tinh thần cầu thị:
lắng nghe ý kiến chuyên gia quốc tế, tham khảo kinh nghiệm các quốc gia
khác, đồng thời tự soi chiếu vào điều kiện lịch sử, văn hóa và pháp luật trong
nước. Đây không chỉ là phương pháp hoạch định chính sách, mà còn là một thái
độ tu tập mang tính xã hội.

Trong Phật học, học (văn) - tư duy (tư) - thực hành (tu) là ba trụ cột không thể
tách rời. Một xã hội cầu thị là xã hội chấp nhận rằng mình còn đang trong quá
trình học đạo, học cách tổ chức đời sống chung sao cho ít gây tổn hại, ít tạo
nghiệp bất thiện. Việc tiếp cận Công ước ICPPED, do đó, có thể được nhìn như
một pháp môn học hỏi tập thể, nơi quốc gia thực hành vô ngã trong đối thoại và
vô minh được nhận diện để chuyển hóa.

4. Trách nhiệm và duyên khởi: Khi pháp luật hiểu
được nhân quả?

Phật giáo nhìn thế giới qua lăng kính duyên khởi, không có hiện tượng nào tồn
tại độc lập, và mọi hành động đều để lại hệ quả. Mất tích cưỡng bức không phải
là sự cố ngẫu nhiên, mà là kết quả của nhiều tầng nhân duyên: quyền lực không
được kiểm soát, xung đột lợi ích, thiếu minh bạch, và sự thờ ơ trước phẩm giá
con người.

Trong bối cảnh đó, trách nhiệm của quốc gia khi tiếp cận ICPPED không chỉ là
“thực hiện nghĩa vụ quốc tế”, mà là chấp nhận mối liên hệ nhân quả giữa thể
chế, hành vi công quyền và khổ đau xã hội. Pháp luật, từ góc nhìn Phật học,
không phải công cụ trừng phạt đơn thuần, mà là phương tiện ngăn nghiệp xấu

Tiếp cận Phật học về Công ước ICPPED
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tiep-can-phat-hoc-ve-cong-uoc-icpped.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/quan-ly-tang-su-nhung-thanh-tuu-va-thach-thuc-trong-giai-doan-moi.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tim-hieu-ve-giao-ly-duyen-khoi.html


phát sinh và tạo điều kiện cho nghiệp lành được nuôi dưỡng.

Từ những phân tích trên, có thể thấy Công ước ICPPED và tư tưởng Phật học tuy
thuộc hai hệ quy chiếu khác nhau, nhưng lại gặp nhau ở mối quan tâm chung:
giảm thiểu khổ đau cho con người và ngăn ngừa những nguyên nhân tạo khổ
trong đời sống xã hội. Việc đối chiếu dưới đây không nhằm đồng nhất hai hệ
thống, mà để làm rõ những điểm tương thông, bổ trợ và giới hạn của mỗi cách
tiếp cận.

Đối chiếu một số nội dung cốt lõi của Công ước ICPPED dưới lăng kính
Phật học

Hình minh họa được tạo bởi AI

Từ bảng đối chiếu trên có thể thấy, pháp luật và Phật học tuy khác biệt về
phương thức, nhưng không đối nghịch về mục tiêu. Khi những nguyên tắc pháp

Tiếp cận Phật học về Công ước ICPPED
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tiep-can-phat-hoc-ve-cong-uoc-icpped.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/


lý được triển khai trong tinh thần hiểu biết và trách nhiệm, chúng mở ra không
gian để Phật pháp được ứng dụng một cách thiết thực trong quản trị và đời sống
xã hội.

5. Từ nguyên tắc đến thực hành: Phật pháp ứng
dụng trong quản trị

ICPPED đặc biệt nhấn mạnh vai trò của giáo dục, đào tạo và nâng cao năng lực
cho các cơ quan thực thi. Đây là điểm giao thoa rõ nét giữa Phật pháp ứng dụng
và quản trị hiện đại. Trong Phật giáo, giới - định - tuệ không thể hình thành nếu
thiếu môi trường và phương tiện thích hợp; tương tự, pháp luật nhân quyền
không thể đi vào đời sống nếu thiếu hiểu biết, kỹ năng và ý thức trách nhiệm
của người thực thi.

Khi đào tạo được nhìn như một quá trình nuôi dưỡng nhận thức chứ không chỉ
truyền đạt quy trình, khi minh bạch được xem là phương thuốc trị nghi ngờ, thì
pháp luật bắt đầu mang dáng dấp của một pháp hành xã hội – giúp giảm sợ hãi,
tăng niềm tin và củng cố nền tảng đạo đức công vụ.

Kết luận: Giảm khổ như một mục tiêu chung

Tiếp cận Công ước ICPPED, xét cho cùng, không chỉ là câu chuyện của điều ước
quốc tế, mà là câu chuyện của một xã hội đang tự hỏi mình muốn đi xa đến đâu
trong hành trình giảm khổ cho con người. Phật học không thay thế pháp luật,
nhưng cung cấp một nền tảng đạo đức và tuệ giác để pháp luật không trở nên
khô cứng, xa rời đời sống.

Hình minh họa được tạo bởi AI

Tiếp cận Phật học về Công ước ICPPED
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tiep-can-phat-hoc-ve-cong-uoc-icpped.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/ung-dung-phat-phap-voi-toan-cau-hoa.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/ung-dung-phat-phap-voi-toan-cau-hoa.html


Lời bàn

Từ góc nhìn Phật học, việc Việt Nam tiếp cận Công ước ICPPED có thể được xem
như một dấu hiệu của sự trưởng thành trong nhận thức xã hội: nhận thức rằng
khổ đau không chỉ là vấn đề cá nhân, mà là hệ quả của cấu trúc, chính sách và
thái độ cộng đồng. Phật giáo chưa bao giờ dừng lại ở việc an ủi nỗi khổ; giáo lý
Đức Phật luôn hướng đến việc chuyển hóa tận gốc nguyên nhân sinh khổ.

Trong bối cảnh hiện đại, pháp luật quốc tế về quyền con người chính là một
trong những phương tiện thế tục nhằm tiếp cận mục tiêu ấy. Tuy nhiên, nếu
thiếu nền tảng đạo đức, pháp luật dễ trở thành hình thức; nếu thiếu trí tuệ,
thiện chí dễ rơi vào cảm tính. Phật học, với tinh thần trung đạo, có thể đóng vai
trò như một “bộ lọc tuệ giác”, giúp xã hội cân bằng giữa lý tưởng và thực tiễn,
giữa quyền lực và trách nhiệm.

Điều đáng chú ý là tinh thần cầu thị và thận trọng mà Việt Nam thể hiện khi
tiếp cận ICPPED rất gần với thái độ tu tập trong Phật giáo: không vội vã, không
cực đoan, nhưng cũng không né tránh. Đó là con đường của chính kiến, nơi mỗi
bước đi đều được soi chiếu bằng cả lý trí và đạo đức.

Cuối cùng, khi quyền con người được nhìn không chỉ như một khái niệm pháp lý,
mà như một biểu hiện của từ bi và tôn trọng sự sống, thì đối thoại giữa Phật học
và pháp luật không còn là sự so sánh bên ngoài, mà trở thành một tiến trình bổ
trợ nội tại, cùng hướng về mục tiêu chung: một xã hội ít khổ đau hơn, và con
người được sống trong phẩm giá trọn vẹn hơn.

Tác giả: Thường Nguyên

Nội dung tham khảo: Bài viết “Thiện chí hợp tác, tinh thần cầu thị và trách
nhiệm của Việt Nam trong tiếp cận Công ước ICPPED”. Link:
https://baoquocte.vn/thien-chi-hop-tac-tinh-than-cau-thi-va-trach-nhiem-cua-
viet-nam-trong-tiep-can-cong-uoc-icpped-344005.html

Tiếp cận Phật học về Công ước ICPPED
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tiep-can-phat-hoc-ve-cong-uoc-icpped.html


