
Phật giáo và sự nghiệp cách mạng qua tác
phẩm “Đội gạo lên chùa”

ISSN: 2734-9195   10:10 29/01/2026

Những giá trị của Phật giáo tiếp tục có ý nghĩa trong sự nghiệp phát triển đất
nước hiện nay như tinh thần bình đẳng, từ bi bác ái, bảo vệ môi trường và phát
triển xã hội.

Tác giả: TS Phạm Thanh Hà (1)

Tham luận tại Hội thảo khoa học "Đạo Phật Với Cách Mạng Việt Nam" tổ chức
ngày 25/08/2025, tại chùa Quán Sứ, Hà Nội

1. Dẫn nhập

Phật giáo là một tôn giáo lớn có ảnh hưởng mạnh đối với các quốc gia lân cận
như Trung Quốc, Hàn Quốc, Nhật Bản… đặc biệt là Việt Nam. Phật giáo Việt
Nam có lịch sử gắn bó lâu dài trong suốt chiều dài dựng nước và giữ nước của
dân tộc ta. Phật giáo Việt Nam đã trở thành lực lượng tinh thần quan trọng và
đồng hành cùng dân tộc qua các giai đoạn lịch sử dân tộc, nhất là Phật giáo Việt
Nam đã đóng vai trò to lớn trong sự nghiệp cách mạng của Đảng cộng sản Việt
Nam.

Trong cuộc kháng chiến chống Pháp, nhiều tăng ni phật tử và chùa chiền trở
thành cơ sở cách mạng góp phần không nhỏ vào công cuộc giải phóng dân tộc
và xây dựng chủ nghĩa xã hội. Nghiên cứu Phật giáo với sự nghiệp cách mạng
của dân tộc có khá nhiều công trình, tác phẩm văn học nghệ thuật…đề cập đến
nội dung này. Tác phẩm “Đội gạo lên chùa” của tác giả Nguyễn Xuân Khánh là
một tiểu thuyết lịch sử đặc sắc, nó phản ánh sự giao thoa giữa Phật giáo và
cách mạng Việt Nam qua lăng kinh văn học.

Phật giáo và sự nghiệp cách mạng qua tác phẩm “Đội gạo lên chùa”
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-va-su-nghiep-cach-mang-qua-tac-pham-doi-gao-len-chua.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-viet-nam-van-de-suy-nghi.html


(Ảnh: Internet)

Qua nghiên cứu tác phẩm “Đội gạo lên chùa”, chúng tôi muốn làm rõ hơn nữa
vai trò của Phật giáo trong sự nghiệp cách mạng, từ đó góp phần nhìn nhận văn
học như một lĩnh vực quan trọng để chuyển tải tư tưởng lịch sử xã hội sâu sắc.
Nội dung nghiên cứu của chúng tôi tập trung vào hai vấn đề: Thứ nhất, làm rõ
cách tác giả Nguyễn Xuân Khánh xây dựng hình tượng Phật giáo trong mối quan
hệ với cách mạng; Thứ hai, phân tích vai trò và ảnh hưởng của Phật giáo trong
đời sống nhân vật và bối cảnh lịch sử trong tác phẩm.

2. Nội dung nghiên cứu

* Lịch sử Phật giáo Việt Nam

Phật giáo truyền vào Việt Nam khoảng đầu kỷ nguyên Tây lịch. Theo Nguyễn
Lang, tài liệu chác chắn cho biến rằng vào hạ bán thế kỷ thứ hai, tại nước ta đã
có một trung tâm Phật giáo phồn vinh và quan trọng rồi, nhưng có thể đạo Phật
đã du nhập vào nước ta trong thế kỷ đầu của kỷ nguyên (Nguyễn Lang, 1992,
19).

Các tài liệu như Hậu Hán thư trong đó có câu chuyện Sở Vương Anh theo Phật
giáo, sách Lý hoặc luận của Mâu Tử viết tại Việt Nam vào hạ bán thế kỷ thứ hai,
kinh Tứ thập nhị chương và một số tài liệu khác cho rằng trong đời Hậu Hán
(thế kỷ I và thế kỷ II sau công nguyên), ngoài hai trung tâm Phật giáo ở Trung
Quốc là Bành Thành và Lạc Dương, còn có một trung tâm Phật giáo rất quan
trọng ở Giao Chỉ (tức là Việt Nam)

Phật giáo và sự nghiệp cách mạng qua tác phẩm “Đội gạo lên chùa”
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-va-su-nghiep-cach-mang-qua-tac-pham-doi-gao-len-chua.html

https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/so-luoc-nguon-goc-lich-su-phat-giao-viet-nam-tu-thoi-ky-du-nhap-den-nay.html


Trung tâm Phật giáo quan trọng ở Giao Chỉ, tên gọi cụ thể là trung tâm Luy Lâu,
cũng theo Nguyễn Lang. Trung tâm Phật giao Luy Lâu được hình thành do sự
viếng thăm của nhưng tăng sĩ Ấn Độ. Các vị tăng sĩ này tới Việt Nam bằng
đường biển, theo các thuyền buôn của người Ấn. Nhưng trước khi các vị tăng sĩ
Ấn Độ tới Việt Nam, các thương gia Ấn Độ cũng đã tới Việt Nam rồi và cũng đã
mang theo sinh hoạt Phật giáo tới Việt Nam (Nguyễn Lang, 1992, 21). Những
thương gia kia tuy không phải là những nhà truyền giáo mà mục đích chính tới
Việt Nam là buôn bán. Nhưng trong thời gian lưu lại ở Giao Chỉ, họ thờ Phật, đốt
trầm, đọc kinh và cúng dường những tháp Phật nho nhỏ mà họ mang theo.
Người Giao Chỉ đã học được của họ một số kỹ thuật canh tác, y thuật của các
thương gia Ấn Độ khi họ đến buôn bán và từ đó cũng ảnh hưởng tín ngưỡng tôn
giáo của họ. Theo cách nhận xét của Nguyễn Lang, mặc dù bị ảnh hưởng bởi
đạo Phật của các thương gia Ấn Độ. Nhưng người Giao Chỉ theo đạo Phật thì đạo
Phật ở đây cũng chỉ là những sinh hoạt tín ngưỡng đơn sơ của người cư sĩ, giới
hạn trong sự tụng đọc tam quy, cúng dường Phật pháp và bố thí cho người ốm
đau đói khổ mà thôi, mà chưa có sự học hỏi kinh điển và chế độ tăng sĩ. Theo
thời gian, dựa vào một số tài liệu đã khẳng định rằng trung tâm Luy Lâu vào đời
Đông Hán là một căn cứ Phật giáo quan trọng, từ đó Phật giáo đã truyền vào
đất Hán. Trong ba trung tâm Phật giáo đời Hán, Luy Lâu là trung tâm có tổ chức
tăng đoàn sớm nhất (Nguyễn Lang, 1992, 34).

Sau khi đất nước độc lập tự chủ năm 938, Phật giáo ngày càng có ảnh hưởng
đến đời sống văn hoá tinh thần của người Việt Nam. Thời kỳ thịnh vượng nhất
của Phật giáo Việt Nam chính là giai đoạn Lý - Trần. Nhưng nói đến Phật giáo Lý
- Trần cần phải thấy nó bắt đầu phát triển từ thời Đinh - Lê, vai trò của các nhà
sư về triều chính có ý nghĩa chính trị rất lớn. Theo sử cũ chép lại vua Đinh cho
dựng chùa Nhất Trụ (Một Cột) ở kinh đô Hoa Lư để thờ Phật. Nhà sư Lý Vạn
Hạnh được phong Quốc sư tham gia triều chính đời vua Lê Long Đĩnh (1006 -
1009), sau đó chính nhà sư Vạn Hạnh đã đưa Lý Công Uẩn lên ngôi vua lập ra
triều Lý (Nguyễn Đăng Duy, 1999, 37). Đến đời Trần, các vị vua và đại thần vẫn
hâm mộ đạo Phật. Trần Thủ Độ khi sắp qua đời đã dặn lại, ta đã tu Phật rồi, ta
chết chỉ làm cỗ chay cúng phục vào chùa, không nên xây lăng mộ, cúng lễ tốn
kém. Vua Trần Thái Tông đã từng bỏ ngôi vua vào núi Yên Tử tu Phật, khi trở lại
làm vua vẫn là một tín đồ Phật giáo sâu nặng.

Có thể nói rằng Phật giáo đã góp phần nuôi dưỡng tinh thần bình đẳng. Khi
phong kiến Trung Hoa xâm lược thống trị áp bức và bóc lột dân tộc ta, phản
kháng lại ách thống trị ấy, tất nhiên tính quyết định phải là lòng yêu quê hương
đất nước, ý chí kiên cường bất khuất của dân tộc ta. Thế nhưng dựa vào tư
tưởng chính trị nào, để làm lý thuyết huy động lực lượng, tiến hành những hoạt
động cứu nước, thì đó là yếu tố không thể thiếu. Phong kiến Trung Hoa thống trị

Phật giáo và sự nghiệp cách mạng qua tác phẩm “Đội gạo lên chùa”
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-va-su-nghiep-cach-mang-qua-tac-pham-doi-gao-len-chua.html



nước ta liền đưa ngay tư tưởng Nho giáo làm lý thuyết văn hoá cho sự thống trị
ấy. Tất nhiên không thể lấy tư tưởng của giai cấp thống trị để chống lại sự
thống trị của chúng. Trong khi đó, Phật giáo sớm du nhập từ những thế kỷ đầu
công nguyên. Mặc dù Phật giáo với triết lý của nó là diệt dục, không khuyến
khích sự ham muốn cuộc sống, nhưng trong không khí sôi sục của dân ta khi ấy,
thì những tư tưởng riêng lẻ của nó lại phát huy được mặt tích cực. Đó là tư
tưởng bình đẳng, bác ái của Phật giáo đã tác động quan trọng vào hình thành tư
tưởng bình đẳng dân tộc trong dân ta, để không thể ngồi im chịu áp bức bóc lột
của dân tộc khác. Và tư tưởng vô ngã của Phật giáo cũng tác động, dẫn đến tinh
thần không ngại hy sinh vì độc lập tự do của dân tộc.

Lịch sử Việt Nam thời kỳ cận đại là lịch sử đế quốc Pháp xâm lược thống trị
Việt Nam. Lịch sử đấu tranh của nhân dân ta chống lại sự xâm lược ấy, mà đỉnh
cao là cuộc vận động cách mạng giải phóng dân tộc do Đảng cộng sản lãnh
đạo. Và sau đó là cuộc kháng chiến trường kỳ chống thực dân Pháp và đế quốc
Mỹ xâm lược, bảo vệ nền độc lập tự chủ của đất nước tiếp tục công cuộc xây
dựng chủ nghĩa xã hội đến ngày nay.

Trong sự nghiệp cách mạng của dân tộc ta, Phật giáo có vai trò rất quan trọng
trong phong trào đấu tranh giải phóng dân tộc. Ngay từ khi thực dân Pháp đặt
chân xâm lược Nam Bộ, nhiều ngôi chùa được lập ra để làm cơ sở tập hợp lực
lượng kháng Pháp. Như chùa Tam Bửu lập ra năm 1872 ở Ba Chúc, An Giang do
nhà sư Ngô Văn Lợi khởi xướng. Cùng nhiều Am, Chùa gắn với các ông đạo Thứ,
đạo Kiếng ở vùng núi Tượng, An Giang, đều nhằm làm nơi tập hợp lực lượng
kháng Pháp. Khi đất nước bước vào cuộc cách mạng giair phóng dân tộc do
Đảng cộng sản Việt Nam lãnh đạo. Nhiều ngôi chùa trong cả nước với tính chất
là cơ sở tôn giáo, được ở ngoài vòng pháp luật đã trở thành cơ sở cách mạng,
nhiều nhà sư có lòng yêu nước đã giúp đỡ che chở cho những cán bộ hoạt động
cách mạng. Chùa Đồng Kỵ, Tiên Du, Bắc Ninh đã là nơi diễn ra hội nghị Ban
thường vụ Trung ương Đảng họp bàn, ra nghị quyết “Nhật Pháp bắn nhau và
hành động của chúng ta”. Sau khi Nhật đảo chính đánh Pháp ở Đông Dương
năm 1945.

Hiện nay theo số liệu thống kê của uỷ ban Trung ương Giáo hội Phật giáo Việt
Nam (1997) thì trong nước ta có 392 ngôi chùa là di tích lịch sử cách mạng
kháng chiến, có một bà mẹ Việt Nam anh hùng là nhà sư, ba liệt sĩ là nhà
sư…Qua đó, ta thấy được một thời kỳ sôi động sinh tử của dân tộc. Phật giáo với
tư tưởng bình đẳng, từ bi, bác ái đã hoà nhập được sự nghiệp cách mạng của
dân tộc càng nhấn mạnh vai trò Phật giáo sâu đậm trong lịch sử dân tộc Việt
Nam (Nguyễn Đăng Duy, 1999, 297).

Phật giáo và sự nghiệp cách mạng qua tác phẩm “Đội gạo lên chùa”
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-va-su-nghiep-cach-mang-qua-tac-pham-doi-gao-len-chua.html

https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/nhan-quyen-va-nhan-dao-trong-lich-su-viet-nam.html


* Nhà văn Nguyễn Xuân Khánh xây dựng hình tượng Phật giáo trong mối quan
hệ với cách mạng

(Ảnh: Internet)

Nguyễn Xuân Khánh (bút danh là Đào Nguyễn), ông sinh 1933 tại làng Cổ Nhuế,
Từ Liêm, Hà Nội. Ông đỗ tú tài Toán, học đại học Y khoa Hà Nội. Năm 1953, ông
ra vùng tự do khu Bốn tham gia bộ đội. Ông ở một đơn vị pháo binh, sau đó dạy
văn hoá tại trường sĩ quan lục quân trước khi chuyển về làm việc tại tạp chí văn
nghệ Quân đội vào cuối năm 1959. Từ năm 1965, ông làm phóng viên báo
Thiếu niên tiền phong và nghỉ hưu năm 1973. Ông là hội viên hội nhà văn Việt
Nam từ năm 2001. Nhà văn Nguyễn Xuân Khánh mất vào ngày 12 tháng 6 năm
2021.

Sự nghiệp sáng tác của ông được bắt đầu với chuyện ngắn “Một đêm” (1959),
sau đó là tập “Rừng sâu” (1963) viết về cuộc sống người lính thời hoà bình với
lối văn giản dị, chân thành. Sau một thời gian dài im lặng, ông trở lại văn đàn
với bộ tiểu thuyết lịch sử “Hồ Quý Ly” (1990) đánh dấu bước ngoặc trong sự
nghiệp sáng tác của ông. Sau đó là tác phẩm “Mẫu Thượng ngàn” (2006) và

Phật giáo và sự nghiệp cách mạng qua tác phẩm “Đội gạo lên chùa”
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-va-su-nghiep-cach-mang-qua-tac-pham-doi-gao-len-chua.html



đỉnh cao trong sự nghiệp là tác phẩm “Đội gạo lên chùa” (2011), là tác phẩm
dài 900 trang ghi dấu ấn tư tưởng Phật giáo và văn hoá dân gian sâu sắc.

Có thể nói rằng, nhà văn Nguyễn Xuân Khánh là hình mẫu điển hình của sự âm
thầm cống hiến, lòng kiên trì và khả năng khai thác sâu sắc văn hóa, tín ngưỡng
để tạo nên những tác phẩm giàu triết lý, giá trị lịch sử và cảm xúc. Ông đã góp
phần làm giàu thêm diện mạo văn học hiện đại Việt Nam, dù con đường văn
chương của ông đầy lặng lẽ và muộn màng.

Trong tác phẩm “Đội gạo lên chùa” được tác giả miêu tả làng Sọ, một làng quê
ở Bắc Bộ trải dài suốt nửa thế kỷ, từ kháng chiến chống Pháp, cải cách ruộng
đất đến thời kỳ chống Mỹ và giai đoạn hoà bình thống nhất đất nước. Truyện
khắc họa vai trò sâu sắc của Phật giáo trong đời sống tâm linh và văn hóa của
người dân vùng đồng bằng Bắc Bộ, khi họ trải qua nhiều biến động lịch sử.

Trong tác phẩm, nhân vật tiêu biểu là hai chị em An và Nguyệt, sau trận càn
của thực dân Pháp, cha mẹ của hai chị em bị giặc Pháp sát hại vì nghi liên quan
đến giúp đỡ Việt Minh. Nguyệt bị ép lấy Lý trưởng nên hai chị em bỏ trốn khỏi
làng, sau đó số phận của họ trôi dạt về chùa Sọ và được sư cụ Vô Uý cứu độ
nuôi dưỡng. Từ đó, số phận của họ gắn bó sâu sắc với ngôi chùa Sọ. Ngoài hai
chị em Nguyệt và An, tác giả đã xây dựng hình ảnh nhà sư Vô Uý khá đặc sắc.
Sư cụ Vô Uý là hình ảnh tiêu biểu của một nhà tu chân chính - có đời sống giản
dị, từ bi, nhưng không tách rời thế gian. Dưới mái chùa, sư cụ vừa là người che
chở, lại đồng thời tiếp nhận hiện thực biến động thời cuộc. Ông trở thành biểu
tượng của đạo Phật dung dị và sáng suốt trong hiện sinh.

Một nhân vật cũng khá tiêu biểu là sư bác Khoan Độ, nhân vật này có cuộc đời
rất dữ dội. Từ nhỏ đã mồ côi mẹ, do nghịch ngợm ngang tàn đã bị bố nhẫn tâm
cắt gân chân. Sau khi gặp người phụ nữ tên Khoai, tưởng như cuộc đời sẽ hết
sóng gió với Độ và hai người trở thành vợ chồng, nhưng sau khi bắt rắn để bán
lấy tiền thì đã dẫn đến Khoai bị rắn cắn chết. Chán đời, Độ bỏ đi ăn cướp. Một
lần bị thương rất nặng đã được nhà sư Vô Uý cứu khỏi và cảm hoá. Cuối cùng,
Độ tự nguyện đốt ngón tay để giữ gìn phật pháp trọn đời.

Ngoài những nhân vật tiêu biểu trên, trong “Đội gạo lên chùa” còn nhiều nhân
vật phụ nhưng đều chịu ảnh hưởng của Phật giáo trong đời sống tinh thần ở các
mức độ khác nhau. Mỗi người mang một số phận, một góc nhìn vào cuộc sống
khác nhau, góp phần làm nên bức tranh xã hội phong phú dưới ánh sáng của
đạo Phật và chiến tranh như chị Thì, anh Lẫm, cô Rêu…

Tác phẩm đã truyển tải một thông điệp sâu sắc của Phật giáo, đó là tư tưởng
“cư trần lạc đạo” không bỏ cuộc đời đi tìm niết bàn mà tìm nó ngay trong cuộc

Phật giáo và sự nghiệp cách mạng qua tác phẩm “Đội gạo lên chùa”
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-va-su-nghiep-cach-mang-qua-tac-pham-doi-gao-len-chua.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tac-gia-tac-pham-van-hoc-phat-giao.html


sống trần thế. Khi An mới đến chùa Sọ những hình ảnh tàn ác của kẻ thù đã làm
cho An khủng hoảng tinh thần. Lúc đó nhà sư Vô Uý đã khuyên bảo An rất
nhiều. Ông nói: “Con ơi! Tiếng mõ là tiếng nói đức Phật. Tiếng mõ đánh thức sự
tốt lành, đánh thức cái tâm Phật trong mỗi con người. Tiếng mõ đêm khuya
vang lên trong làng xóm nói với thế gian rằng Phật luôn ở giữa cuộc đời này…
Phải nghiêm trang, kính cẩn mà gõ. Phải quán tưởng đến hạnh từ bi mà gõ. Đến
một lúc nào đó, tâm hồn ta sẽ bừng sáng. Ta sẽ được sống trong sự an lành vô
biên…” (Nguyễn Xuân Khánh, 2013, 25).

An được sư Vô Uý dạy bảo rất nhiều triết lý đạo Phật và ông luôn gắn đạo Phật
với cuộc sống hàng ngày. Từ đó làm An cảm nhận Phật giáo rất gần gũi, giản dị
và cụ thể. Hoà thượng cho rằng người tu thiền khổng phải chỉ là ở cách ngồi
thiền và hít thở theo quy cách tu thiền mà mọi hành vi, cử chỉ, lời nói…tất cả
đều là thiền hết. Thiền là một nếp sống đạo hạnh. Từ sớm mai cho đến tối mịt
lúc nào cũng thiền. Theo Hoà Thượng: “…ăn cũng thiền, ngủ cũng thiền, đi cũng
thiền…chúng ta sinh ra ở cõi người đó là điều hữu hi. Sống trên đời là điều hiếm
có, vậy thì ta sống làm sao cho xứng đáng…” (Nguyễn Xuân Khánh, 2013, 72 -
73).

Trong phần 7 của tác phẩm, với tiêu đề nhà sư cách mạng, tác giả “Đội gạo lên
chùa” đã nhấn mạnh cuộc sống trần thế khiến Phật giáo không xa rời được
nhân sinh. Khi nhà sư Vô Trần từ người muốn hiến dâng cả đời cho Phật pháp
nhưng rồi những hoàn cảnh chưa dứt bụi trần đã khiến Vô Trân trở về đời sống
hàng ngày và đã có những hoạt động tham gia cách mạng chống Pháp. Chuyện
ông sư Vô Trần phá giới trở thành nhà cách mạng thật thú vị. Cũng có thể dân
làng Sọ thêm thắt vào câu chuyện đó để biến thành huyền thoại nhưng những
sự thật về ông trong hoạt động cách mạng được mọi người biết đó là: “Chính
ông đã lãnh đạo cách mạng ở huyện sở tại. Ông đã phá kho thóc chia cho dân
nghèo. Ông đã vũ trang tuyên truyền, hùng hồn diễn thuyết giữa chợ Sọ. Ông
đã đường hoàng đến từng nhà bọn chánh tổng lý trưởng, uy hiếp, bắt chúng
nộp triện đồng trao trả chính quyền cho nhân dân…” (Nguyễn Xuân Khánh,
2013, 143).

Sau khi cách mạng thành công, thiền sư Vô Chấp lúc đó đã hơn chín mươi tuổi.
Nghe tin vị thiền sư ốm nặng, Vô Trần vội vã về thăm chùa cũ. Vị sư già ngồi lọt
thỏm trong ghế mây mặc dù mắt đã loà nhưng vẫn nhận ra người học trò cũ
yêu quý của mình. Lúc đó Vô Trần sụp lạy trước thầy xin lỗi đã làm uổng công
dạy dỗ của Thầy. Đầu óc vị sư già vẫn còn minh mẫn đã nói với người học trò
của mình rằng: “Ta mong con về quá. Ta biết con sẽ về trước lúc ta ra đi. Con
chưa đủ duyên lành để hoàn toàn rũ bỏ bụi trần. Cũng chẳng sao đâu. Xưa kia,
đức Tuệ Trung thượng sĩ thầy dạy của đức vua Trần Nhân Tông, đệ nhất tổ Trúc

Phật giáo và sự nghiệp cách mạng qua tác phẩm “Đội gạo lên chùa”
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-va-su-nghiep-cach-mang-qua-tac-pham-doi-gao-len-chua.html



Lâm, cũng chỉ là cư sĩ …chỉ có điều, dù tăng hay tục, con không bao giờ được
quên lời đức Thế Tôn đã dạy…” (Nguyễn Xuân Khánh, 2013, 144).

Trong phần 12 nói về thiền sư Vô Uý, nhà văn Nguyễn Xuân Khánh đã xây dựng
lên hình ảnh một nhà sư bất khuất kiên cường trước sự tra tấn dã man của kẻ
thù vì nghi ngờ ông giúp đỡ cách mạng. Theo thiền sư Vô Uý câu cửa miệng
muôn thủa của nhà sư là “A di đà Phật!”. Đó là lời chào, lời xin lỗi, cũng là lời
cám ơn, cũng có thể là lời thông cảm một tiếng kêu đau xót với cuộc sống trần
thế vô thường. Nó cũng dùng với người hiền hoà thân quen, nhưng cũng là câu
trả lời với kẻ hung bạo, độc địa. Khi thiền sư bị tên Tây mặt đỏ đánh đập tàn
nhẫn, ông chỉ luôn mồm nói A di đà Phật dù bị đánh gãy hai chân. Ông nói:
“Đúng vậy, khi ấy ta niệm Phật. Như vậy có hai cái lợi đối với ta, khi niệm Phật,
lòng sân hận trong ta sẽ không dấy động, còn đối với kẻ kia, ta cũng cầu cho họ
đừng nhúng tay vào cái ác, để tránh nghiệp quả…Thầy tin rằng những ý nghĩ
tốt đẹp cũng có sức mạnh của nó và có cách lan truyền riêng của nó. Ý nghĩ an
lành như một làn sóng, nó truyền lan nhưng mắt ta không nhìn thấy. Vả lại sự
tàn độc của một thời biết đâu lại chẳng có mặt tích cực. Bởi khi cái ác xuất hiện
thì cái thiện cũng đồng thời được biểu hiện với tất cả vẻ rực rỡ của nó…”
(Nguyễn Xuân Khánh, 2013, 248 - 249).

(Ảnh: Internet)

Thiền sư Vô Uý có tên tục là Sinh xuất thân trong gia đình nho học có truyền
thống yêu nước. Cha là Lê Mậu đỗ cử nhân, khi giặc Pháp xâm lược nước ta, ông
tham gia phong trào Cần Vương bị giặc Pháp bắt đày ra Côn Đảo. Sinh được bà
nội chăm sóc dạy dỗ và đến với đạo Phật một cách tự nhiên vì bà nội là người
sùng đạo Phật. Sau khi tiếp xúc với Thiền sư Vô Chấp, Sinh đã hiến dâng cả
cuộc đời mình theo đạo Phật do thấm nhuần những bài giảng triết lý sâu xa của

Phật giáo và sự nghiệp cách mạng qua tác phẩm “Đội gạo lên chùa”
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-va-su-nghiep-cach-mang-qua-tac-pham-doi-gao-len-chua.html



Thiên sư Vô Chấp. Chính cha của Sinh là ông cử Lê Mậu sau khi mãn hạn tù khổ
sai thấy con mình nói về Phật pháp như một nhà tu hành thực sự làm ông vô
cùng ngạc nhiên. Trước đây, ông cử Lê Mậu vẫn cho rằng Phật giáo là xuất thế
không giống Nho giáo là nhập thế. Nhưng trong cuộc đàm đạo với vị thiền sư Vô
Chấp thầy của con trai mình. Ông cử Lê Mậu đã hiểu sâu sắc thêm đạo Phật
trong dòng chảy lịch sử văn hoá dân tộc. Thiền sư Vô Chấp cho rằng: “Đạo Phật
ở nước Nam ta luôn gắn bó với dân tộc, bởi vì họ biết đất nước có tự chủ thì đạo
Phật mới phát triển được. Nói chung, trong suốt lịch sử, dân Việt là Phật giáo.
Thời Lý Trần đã đành. Lúc ấy phân nửa dân số ở chùa. Sang Lê và sau này, Nho
giáo lên ngôi. Tuy nhiên, lúc này vẫn là Phật giáo. Bởi vì, mỗi làng đều có đình
và chùa. Người Nam sinh hoạt ở đình. Phụ nữ sinh hoạt ở chùa. Vì vậy tinh thần
Phật giáo thấm vào xã hội thông qua người mẹ, người vợ. Mà người phụ nữ nào
chẳng có gia đình và con cái. Người đàn bà ứng xử trong gia đình xã hội và dạy
con cái ít nhiều theo tinh thần Phật giáo. Vậy nên mới nói, bất cứ người Việt nào
cũng đều có chút Phật giáo trong người…” (Nguyễn Xuân Khánh, 2013, 255).

Ông cử Mậu là nhà Nho thuần khiết. Ông cũng không cực đoan tới mức bài xích
đạo Phật. Tuy nhiên, ông tin tưởng vào sự nhập thế tích cực của đạo Nho. Muốn
yêu thương đồng loại ư? Muốn hạnh phúc cho mọi người ư? Thế thì hãy ở giữa
cõi đời đời mà sống. Việc gì mà phải xa lánh trần gian. Những ngày bị tù đày
trên hòn đảo trơ vơ giữa biển khơi, ông ngẫm nghĩ về cuộc sống, tư tưởng nhập
thế của ông không thay đổi nhưng nhìn thấy tương lai mờ mịt của dân tộc trước
kẻ thù quá mạnh hình như tư tưởng nhập thế của ông đã mềm dẻo hơn. Phải
trải qua truân chuyên, ông mới cảnh nhận được phần nào cái lý của sự tồn tại
những ngôi chùa ở những làng quê. Thiền sư Vô Chấp cũng khẳng định giá trị
trường tồn của Phật giáo khi cho rằng: “có người cho rằng chữ nhẫn của đạo
Phật là yếu hèn cam chịu. Chắc chắn không phải như vậy. Cuộc đời lắm lúc cần
phải biết dừng lại để suy ngẫm, để tích tụ sức mạnh. Khi nào cần thiết, Phật
giáo sẽ bùng nổ theo cách của nó. Mà năng lượng của cái nhẫn sẽ ghê gớm
không thể tưởng tượng nổi. Nó kinh thiên động địa. Sức mạnh của từ bi có thể
làm sụp đổ những gì tàn bạo nhất. Phải là người dũng mãnh như sư tử, ý chí như
sắt thép mới thi hành được chữ nhẫn nhà Phật…” (Nguyễn Xuân Khánh, 2013,
256).

3. Kết luận

Như vậy, qua việc nghiên cứu về vai trò của Phật giáo Việt Nam trong trường
hợp nghiên cứu tác phẩm Đội gạo lên chùa, một lần nữa tác giả Nguyễn Xuân
Khánh muốn nhấn mạnh vai trò của Phật giáo luôn đồng hành cùng dân tộc.

Phật giáo và sự nghiệp cách mạng qua tác phẩm “Đội gạo lên chùa”
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-va-su-nghiep-cach-mang-qua-tac-pham-doi-gao-len-chua.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-viet-nam-van-de-suy-nghi.html


Trong dòng chảy lịch sử dân tộc Việt Nam, Phật giáo như là nội lực để phát huy
sức mạnh dân tộc, đặc biệt trong các cuộc đấu tranh bảo vệ tổ quốc trước sức
mạnh của kẻ thù xâm lược từ Đinh, Lý, Trần, Lê, Nguyễn đến hai cuộc kháng
chiến chống Pháp và Mỹ của cách mạng Việt Nam.

Tác phẩm Đội gạo lên chùa cũng là bằng chứng sinh động cho sự hòa quyện
giữa đạo và đời, giữa Phật giáo và cách mạng. Mỗi lần đất nước lâm nguy một
trong những yếu tố tinh thần quan trọng nhất phát sức mạnh tổng hợp, điều
này cũng chứng minh Phật giáo không hề xuất thế mà luôn nhập thế. Tức là
Phật giáo luôn thấu hiểu nỗi khổ chúng sinh và mong muốn tìm ra con đường
đúng đắn hướng đến quốc thái dân an. Những giá trị của Phật giáo tiếp tục có ý
nghĩa trong sự nghiệp phát triển đất nước hiện nay như tinh thần bình đẳng, từ
bi bác ái, bảo vệ môi trường và phát triển xã hội.

Tác giả: TS Phạm Thanh Hà

Tham luận tại Hội thảo khoa học "Đạo Phật Với Cách Mạng Việt Nam" tổ chức
ngày 25/08/2025, tại chùa Quán Sứ, Hà Nội

Chú thích:

1) Khoa Triết học, Trường Đại học KHXH&NV, ĐHQGHN

Tài liệu tham khảo:

1] Nguyễn Đăng Duy (1999), Phật giáo với văn hoá Việt Nam, NXB Hà Nội.

2] Nguyễn Lang (1992), Việt Nam Phật giáo sử luận,  NXB Văn Học, Hà Nội.

3] Nguyễn Xuân Khánh (2013), Đội gạo lên chùa, NXB Phụ nữ, Hà Nội.

Phật giáo và sự nghiệp cách mạng qua tác phẩm “Đội gạo lên chùa”
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-va-su-nghiep-cach-mang-qua-tac-pham-doi-gao-len-chua.html


