
Phật giáo giáo dục nhân cách con người trong
xã hội số

ISSN: 2734-9195   14:10 26/01/2026

Hơn lúc nào hết, chúng ta cần một sự kết nối giữa trí tuệ số và trí tuệ tâm linh,
để công nghệ không trở thành công cụ vô hồn, mà thực sự phục vụ cho sự phát
triển bền vững của xã hội.

Tác giả: TS Phạm Thu Trang (1)

Tham luận tại Hội thảo khoa học "Đạo Phật Với Cách Mạng Việt Nam" tổ chức
ngày 25/08/2025, tại chùa Quán Sứ, Hà Nội

I. Mở đầu

Trong tiến trình phát triển của mỗi quốc gia - dân tộc, con người luôn giữ vai trò
trung tâm. Không chỉ là chủ thể của mọi hoạt động kinh tế, văn hóa, chính trị -
xã hội, con người còn là động lực và mục tiêu của sự phát triển bền vững. Trong
đó, nhân cách - với tư cách là tổng hòa các phẩm chất đạo đức, ý thức xã hội,
khả năng tư duy và hành vi ứng xử - trở thành yếu tố cốt lõi, định hình chất
lượng nguồn nhân lực và nền tảng đạo lý của cộng đồng.

Tại Việt Nam, giáo dục nhân cách con người từ lâu đã là một trọng tâm trong
truyền thống văn hóa - giáo dục, đặc biệt gắn liền với những giá trị nhân bản
sâu sắc của dân tộc. Tuy nhiên, trước sự phát triển nhanh chóng và toàn
diện của quá trình chuyển đổi số, con người - nhất là giới trẻ - đang đối diện
với không ít thách thức: từ sự xói mòn của các chuẩn mực đạo đức truyền
thống, khủng hoảng bản sắc cá nhân, cho đến lối sống vị kỷ, lệ thuộc vào công
nghệ và thiếu kiểm soát cảm xúc trong môi trường mạng. Trong bối cảnh đó,
yêu cầu cấp thiết đặt ra là cần khơi dậy và phát huy các hệ giá trị văn hóa - tinh
thần truyền thống để định hướng lại nhân cách con người Việt Nam hiện đại.

Phật giáo giáo dục nhân cách con người trong xã hội số
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-giao-duc-nhan-cach-con-nguoi-trong-xa-hoi-so.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/luc-to-hue-nang-la-nguoi-viet-nam.html


Hình minh họa tạo bởi AI

Phật giáo, với lịch sử hơn hai nghìn năm đồng hành cùng dân tộc Việt Nam,
không chỉ là một tôn giáo, mà còn là một hệ thống triết lý đạo đức - nhân văn
sâu sắc, hướng con người đến sự tự chủ, tỉnh thức và sống có trách nhiệm với
bản thân, với cộng đồng. Giáo lý của đạo Phật không đặt nặng tín điều siêu
hình, mà nhấn mạnh việc cải hóa tâm thức, tu dưỡng bản thân thông qua các
nguyên lý như giới - định - tuệ, nhân quả, vô ngã, từ bi. Chính những nền
tảng này đã góp phần quan trọng vào quá trình giáo dục và hình thành nhân
cách của con người Việt Nam qua các thời kỳ lịch sử. Trong thời đại công nghệ
số hiện nay, Phật giáo Việt Nam tiếp tục thể hiện tinh thần nhập thế bằng cách
thích nghi với các phương tiện truyền thông mới, mở rộng không gian tiếp cận
giáo lý qua mạng xã hội, pháp thoại trực tuyến, khóa tu online… Điều đó cho
thấy tiềm năng to lớn của Phật giáo trong việc tham gia trực tiếp vào công cuộc
giáo dục nhân cách, góp phần xây dựng một thế hệ công dân số không chỉ giỏi
chuyên môn mà còn có chiều sâu tâm hồn, biết sống tử tế, hướng thiện và hài
hòa với cộng đồng. Bài viết này tập trung phân tích vai trò của Phật giáo đối
với việc giáo dục nhân cách con người Việt Nam trong bối cảnh chuyển
đổi số, làm rõ những giá trị mà Phật giáo có thể đóng góp, đồng thời đề xuất
các giải pháp nhằm phát huy hiệu quả vai trò này trong thực tiễn hiện nay.

II. Nội dung

1. Cơ sở lý luận về giáo dục nhân cách trong Phật giáo

Phật giáo giáo dục nhân cách con người trong xã hội số
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-giao-duc-nhan-cach-con-nguoi-trong-xa-hoi-so.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-co-truyen-1.html


Thuật ngữ personality (nhân cách) xuất phát từ tiếng Latinh cổ là persona và
tiếng Latinh Trung cổ là personalitas. Nghĩa gốc của từ này là mặt nạ, chỉ vẻ
bên ngoài của một cá nhân, nó bắt đầu từ Totem giáo và thái độ sùng bái tổ
tiên của người nguyên thuỷ. Tuy nhiên, vì nhân cách là một khái niệm phức tạp,
bao hàm rất nhiều lớp nghĩa, nghĩa ban đầu của từ không thể chuyển tải hết nội
dung mà hiện nay khái niệm nhân cách thể hiện (cả đặc điểm bên trong và
những phẩm chất cá nhân cũng như diện mạo bên ngoài của cá nhân), do đó,
sau này, khái niệm nhân cách được mở rộng hơn. Đến nay, đã có nhiều định
nghĩa khác nhau về nhân cách. Năm 1937, Allport đã thống kê 50 định nghĩa
tiêu biểu. Hầu hết các định nghĩa hiện nay đều mang những sắc thái hoàn toàn
khác so với nghĩa gốc ban đầu.

Ở nước ta, hiện cũng có nhiều cách hiểu khác nhau về nhân cách. Từ cách tiếp
cận hoạt động - giá trị, tác giả Phạm Minh Hạc cho rằng: “nhân cách của con
người là hệ thống các thái độ của mỗi người thể hiện ở mức độ phù hợp giữa
thang giá trị và thước đo giá trị của người ấy với thang giá trị và thước đo giá trị
của cộng đồng và xã hội, độ phù hợp càng cao nhân cách càng lớn” (2). Còn
theo Lê Đức Phúc, để xác định nội hàm khái niệm nhân cách, cần chú ý tới ba
tiền đề cơ bản của nhân cách là: tính độc đáo ít hay nhiều; tính tương đẳng theo
nghĩa dù thay đổi cũng có thể nhận dạng được và tính đại diện cho những giá trị
tốt hay xấu, còn có nghĩa là nhân phẩm hay chân giá trị thông qua hoạt động
thực tế. Từ đây, ông cho rằng: “nhân cách là cấu tạo tâm lý phức hợp, bao gồm
những thuộc tính tâm lý cá nhân, được hình thành và phát triển trong cuộc sống
và hoạt động, tạo nên nhân diện và quy định giá trị xã hội của mỗi người” (3).
Trong khi đó, Trần Trọng Thủy cho rằng, cần xem xét nhân cách là một hệ
thống các đặc điểm có ý nghĩa xã hội, đặc trưng cho cá thể như là một con
người của một xã hội hay một cộng đồng nhất định. Theo ông, “nhân cách là
toàn bộ những đặc điểm, phẩm chất tâm lý quy định giá trị xã hội và hành vi xã
hội của cá nhân”. Nhân cách của con người phải được phân tích và được đánh
giá ở ba mức độ khác nhau: mức độ bên trong cá nhân, mức độ bên ngoài cá
nhân, mức độ siêu cá nhân (4).

Đặc điểm chung của các định nghĩa này là có xu hướng đặt giá trị xã hội lên làm
một thành tố, một bộ phận quan trọng để đánh giá và xác định nhân cách. Mức
độ giá trị xã hội của nhân cách được đánh giá là quy định tính chất xã hội của
nhân cách ấy.

Dưới góc độ của tâm lý học nhân cách, Nguyễn Ngọc Bích hiểu rằng: “nhân
cách là hệ thống những phẩm giá xã hội của cá nhân thể hiện những phẩm chất
bên trong của cá nhân, mối quan hệ qua lại giữa cá nhân đó với cá nhân khác,
với tập thể, xã hội, với thế giới xung quanh và mối quan hệ của cá nhân với

Phật giáo giáo dục nhân cách con người trong xã hội số
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-giao-duc-nhan-cach-con-nguoi-trong-xa-hoi-so.html



công việc trong quá khứ, hiện tại và tương lai” (5).

Như vậy, nhìn chung các nhà nghiên cứu đều thống nhất quan niệm coi nhân
cách không phải chỉ là toàn bộ các tính chất hoặc thuộc tính tâm lý của một cá
nhân, mà nhân cách thường được hiểu là “phẩm giá con người”. Nói cách khác,
khi vận dụng cho cá nhân thì nhân cách là “giá trị xã hội của một con người có
ý thức, bao gồm cả những phẩm chất tâm lý xã hội của người ấy và cả những
giá trị mà hoạt động của người ấy tạo ra trong xã hội” (6). Theo chúng tôi, nhân
cách là tổng hòa toàn bộ những phẩm chất xã hội của cá nhân, thể hiện trình
độ NGƯỜI của mỗi cá nhân trước hết về các mặt đạo đức, văn hóa, xã hội…
Nhân cách biểu hiện gián tiếp hoặc trực tiếp trong và thông qua các mối quan
hệ xã hội của mỗi cá nhân. Nhân cách được hình thành và phát triển trong quá
trình hoạt động và giao tiếp của con người với những điều kiện, hoàn cảnh lịch
sử cụ thể.

Trong bối cảnh Phật giáo, khái niệm nhân cách lại gắn chặt với con đường tu
tập hướng tới chân - thiện - mỹ. Nói cách khác, một cá nhân Phật tử được
khuyến khích tu dưỡng bản thân để đạt tới đời sống chân thật, lương thiện và
tạo dựng vẻ đẹp tâm linh trong hành xử hàng ngày. Tư tưởng này tương đồng
với tinh thần “hướng thiện” trong giáo lý Phật đà: thực hành giới luật và thiền
định để chuyển hóa “cái ta giả” thành cái vô ngã, qua đó phát triển một nhân
cách cao thượng, hài hòa với chân lý và lẽ phải (7). Theo quan điểm này, nhân
cách gần với vô ngã (tức xóa bỏ tham-sân-si) sẽ đem lại hạnh phúc và lợi ích lớn
hơn cho bản thân người đó cũng như cho cộng đồng xung quanh.

Trong triết lý Phật giáo, bản chất cuối cùng của con người là vô ngã, tức không
có cái “ngã” cố hữu. Như luận giải của Phật giáo Duy thức học: “cái chấp ngã”
chỉ là hoạt động của tâm vọng (Mạt-na nhìn vào A-lại-da chấp ngã là ta), chứ
ngã thật sự không tồn tại (8). Do đó, con đường hoàn thiện nhân cách trong
Phật giáo chính là quá trình chuyển cái giả ngã thành vô ngã. Ví dụ, việc
thực hành niệm Phật, thiền định hay bố thí đều hướng con người buông bỏ tham
ái, sân hận và chấp trước, từ đó khai phát trí tuệ minh sát để nhận ra vô thường
và vô ngã của các pháp. Quan niệm này cũng liên quan đến triết lý “chân -
thiện - mỹ”: tức ở trạng thái viên mãn, nhân cách Phật tử không chỉ công bằng,
độ lượng (thiện) mà còn minh triết, chân thực (chân) và thể hiện được vẻ đẹp
an lạc nội tâm (mỹ).

Phật giáo xem con người là một hữu tình chịu tác động của nhân quả
(nghiệp). Đức Phật từng dạy: “Này thanh niên, các loài hữu tình là chủ nhân
của nghiệp, là kẻ thừa tự của nghiệp; nghiệp là thai tạng, là quyến thuộc, là
điểm tựa” (9). Nói cách khác, mỗi cá nhân sinh ra có sẵn kết quả từ các nghiệp

Phật giáo giáo dục nhân cách con người trong xã hội số
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-giao-duc-nhan-cach-con-nguoi-trong-xa-hoi-so.html



quá khứ, và đồng thời tự tạo nhân duyên mới trong hiện tại. Do vậy, con người
vừa chịu trách nhiệm với nghiệp của mình, vừa có khả năng chuyển hóa nó
bằng cách tu tập. Truyền thống Phật giáo nhấn mạnh rằng tuy mọi trạng thái
tâm lý (thành tố ngũ uẩn) đều duyên khởi không có tự ngã, nhưng “nghiệp đã
tạo ra nhân cách” - nhân cách của một người chính là tổng hợp các chủng tử
thiện - ác do người đó tự gieo trồng. Như vậy, cá tính và lối sống tích cực hay
tiêu cực của mỗi người đều có thể thay đổi khi nghiệp (tập khí) được chuyển
hóa qua tu học.

Để rèn luyện nhân cách, Phật giáo đề cao giới - định - tuệ. Theo giáo pháp,
quá trình tu hành phát triển tuần tự từ thấp đến cao: Giới (hành trì các giới luật)
là nền tảng đầu tiên, rồi đến Định (rèn luyện an trú tâm qua thiền định), cuối
cùng phát huy Tuệ (trí tuệ giải thoát) để hoàn tất con đường giải thoát. Kinh
Ganaka Moggallāna (Anguttara Nikāya) ghi lại lời Phật phân tích trình tự này:
“Giới là nền tảng đầu tiên…, định và tuệ lần lượt theo sau và cuối cùng tuệ là để
hoàn tất đạo lộ” (10). Như vậy, giáo dục nhân cách trong Phật giáo không chỉ là
việc học lý thuyết, mà thực chất là quá trình tu dưỡng thân-đạo-ý (thân, khẩu,
ý) theo những khuôn mẫu đạo đức cụ thể. Trên bình diện đạo đức cơ bản, Phật
giáo đặc biệt khuyến khích tuân thủ ngũ giới và thực hành thập thiện nghiệp
.

Năm điều cấm dành cho phật tử tại gia là: (1) không sát sinh, (2) không trộm
cắp, (3) không tà dâm, (4) không nói dối, (5) không uống rượu. Những giới luật
này giúp con người sống an vui, hạnh phúc và giữ cho thân tâm không bị
phiền não, tội lỗi xâm hại. Chư Tăng Ni và cư sĩ đều được khuyến khích giữ năm
giới như “chuẩn mực nền tảng đạo đức”, vì đó chính là phương tiện hàng đầu để
rèn luyện lòng từ bi và trí tuệ. Theo một phân tích của Tạp chí Nghiên cứu Phật
học, “triết lý Phật giáo” khẳng định: “Con người nên tuân giữ 5 giới để làm cho
cuộc sống không bị tổn hại…, chúng cần thiết để hình thành xã hội dân chủ,
cuộc sống an lành” (11).

Phật giáo giáo dục nhân cách con người trong xã hội số
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-giao-duc-nhan-cach-con-nguoi-trong-xa-hoi-so.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/nang-cao-tan-so-tam-thuc-qua-gioi-dinh-tue.html


Hình minh họa tạo bởi AI

Thập thiện nghiệp là các hành vi thiện trong thân, khẩu, ý được Phật giáo quy
định. Cụ thể gồm ba thiện nghiệp thân (không sát sinh, không trộm cắp, không
tà dâm), bốn thiện nghiệp khẩu (không nói dối, không nói lời chia rẽ, không nói
lời nặng lời, không nói vô ích), và ba thiện nghiệp ý (không tham lam, không
sân hận, không si mê). Thực hành thập thiện nghiệp là cách chuyển hóa nghiệp
ác thành nghiệp thiện, giúp xây dựng nền tảng nhân cách biết yêu thương và
sống có trách nhiệm. Bên cạnh đó, Phật giáo còn đề cập đến thập nhị nhân
duyên và lý thuyết A-lại-da như nền tảng giải thích sự hình thành tâm thức.
Theo đó, việc tu học phải đối trị trực tiếp với tam độc (tham, sân, si) và huấn
luyện để phát triển “vô tham, vô sân, vô si” - tức bản chất vô ngã của tâm.
Thực hành lục độ Bồ-tát: bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, trí tuệ
vì vậy được xem là “phương pháp rèn luyện nhân cách tuyệt vời”, giúp giải
quyết căn bệnh nhân cách (những hành vi, tâm lý lệch lạc) từ cội gốc.

Mục tiêu tối hậu của giáo dục nhân cách theo Phật giáo là hướng dẫn con người
sống thiện lành, từ bi và vị tha. Thông qua giáo lý nhân quả và biện chứng
nhân duyên, Phật giáo khuyến khích mỗi người phát triển trí tuệ để nhận rõ bản
chất vô thường, vô ngã của vạn hữu, từ đó diệt trừ các tham sân si. Mục đích
của nền giáo dục này không chỉ là kiến thức hàn lâm, mà sâu xa là giáo dục
lòng từ bi và trí tuệ. Theo Hòa thượng Minh Chân (2012), phương châm giáo dục
Phật giáo là “Duy tuệ thị nghiệp” (chỉ có trí tuệ là sự nghiệp duy nhất), đồng
thời cũng là mục tiêu của giáo dục Phật giáo; tức phải phát triển trí tuệ như
“ngọn đuốc soi đường” dẫn đến sự thành tựu giải thoát. (12)

Phật giáo giáo dục nhân cách con người trong xã hội số
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-giao-duc-nhan-cach-con-nguoi-trong-xa-hoi-so.html



Giáo dục Phật giáo còn chú trọng bồi dưỡng những phẩm chất cao quý như
lòng yêu thương, nhân ái và bác ái. Giáo dục Phật giáo rất giàu giá trị nhân
bản vì nó giúp mỗi người có hai phẩm chất nổi bật là từ bi và trí tuệ; tư tưởng
từ bi, hỷ xả của Phật giáo hướng con người đến việc xây dựng nếp sống trong
sáng, lành mạnh với tinh thần hướng thiện đích thực. Từ đó, người học Phật
được khích lệ “thương yêu và không làm hại” cả chính mình lẫn người khác.
Thực tế, giữ giới luật không sát sinh - một biểu hiện của lòng từ bi - “giúp tôn
trọng sự sống” và dập tắt mầm mống bạo lực, tạo nên xã hội hòa bình.

Kết quả của quá trình giáo dục nhân cách Phật giáo là một nhân cách vô ngã,
vừa tỉnh giác vừa bao dung. Nhân cách càng hướng về vô ngã (giải thoát chấp
ngã) càng mang lại an lạc cho bản thân và cho cộng đồng. Giáo dục của Phật
giáo hướng học viên đạt được sự “thành tựu trọn vẹn đạo quả” (giải thoát khổ
đau), đồng thời trở thành người có khả năng phụng sự xã hội một cách có trách
nhiệm. Vì vậy, trong mọi bối cảnh – gia đình, trường học hay xã hội – việc giáo
dục nhân cách theo tinh thần Phật giáo nhằm nuôi dưỡng tình yêu thương,
trí tuệ và lối sống không hại, coi đó là sứ mệnh tối cao của việc dạy người,
dạy đời.

2. Những thách thức về nhân cách trong bối cảnh
chuyển đổi số

2.1 Chuyển đổi số và sự thay đổi trong môi trường sống -
học tập - giao tiếp

Cuộc cách mạng công nghệ 4.0 với những thành tựu nổi bật của trí tuệ nhân tạo
(AI), Internet vạn vật (IoT), dữ liệu lớn (Big Data), mạng xã hội và thực tế ảo
(VR/AR) đã tạo ra sự biến đổi sâu sắc trong đời sống con người. Môi trường
sống, học tập và giao tiếp không còn giới hạn trong không gian vật chất, mà mở
rộng sang không gian số. Với một cú nhấp chuột, cá nhân có thể tham gia lớp
học trực tuyến, kết nối với hàng nghìn người ở khắp nơi trên thế giới, tiếp nhận
và phát tán thông tin trong tích tắc. Tuy nhiên, chính sự phát triển này lại làm
mờ đi ranh giới giữa “thực” và “ảo”. Trong thế giới ảo, con người dễ dàng hóa
thân vào những vai trò khác nhau, tạo dựng “cái tôi” khác với đời sống thực.
Điều này vừa mở ra cơ hội thể hiện bản thân, vừa tiềm ẩn nguy cơ đánh mất sự
chân thực trong nhân cách. Ở Việt Nam, không ít bạn trẻ dành phần lớn thời
gian trong ngày để lướt mạng xã hội, trò chuyện với “người bạn ảo” hơn là đối
thoại trực tiếp với người thân, bạn bè ngoài đời. Điều này dần làm suy giảm
năng lực giao tiếp xã hội, vốn là một yếu tố quan trọng trong sự hình thành và
phát triển nhân cách.

Phật giáo giáo dục nhân cách con người trong xã hội số
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-giao-duc-nhan-cach-con-nguoi-trong-xa-hoi-so.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/mot-so-van-de-co-ban-trong-giao-duc-phat-giao.html


Hình minh họa tạo bởi AI

Mặt khác, môi trường số chứa đựng vô vàn thông tin đa chiều, trong đó có cả
những luồng thông tin độc hại, sai lệch. Con người, đặc biệt là giới trẻ, dễ bị lôi
cuốn, dẫn dắt bởi các trào lưu thiếu lành mạnh, các quan điểm cực đoan, hoặc
những hình mẫu nhân vật nổi tiếng nhưng lại cổ súy lối sống vị kỷ, thực dụng,
đề cao vật chất. Điều này làm gia tăng nguy cơ sa vào sự vô cảm, thờ ơ với các
giá trị đạo đức truyền thống, thậm chí lệch chuẩn trong hành vi.

Trong tư tưởng Phật giáo, con người được nhắc nhở phải luôn tỉnh thức (chánh
niệm) để nhận diện thực tại, không để tâm trí bị cuốn theo vọng tưởng hay
những ảo ảnh của thế giới bên ngoài. Nhưng trong môi trường số hiện nay,
trạng thái “mất chánh niệm” xảy ra thường xuyên, khi cá nhân dành quá nhiều
sự chú ý cho các tương tác ảo mà quên đi sự hiện diện thực của mình và người
xung quanh. Đây chính là thách thức lớn cho sự gìn giữ và phát triển nhân cách
trong bối cảnh chuyển đổi số.

2.2 Biểu hiện suy giảm nhân cách trong giới trẻ

Sự bùng nổ của internet và mạng xã hội mang lại nhiều lợi ích cho học tập và
giải trí, nhưng đồng thời cũng để lại những hệ lụy tiêu cực rõ rệt trong đời sống
tinh thần và nhân cách giới trẻ. Một mặt, tình trạng bạo lực mạng ngày càng
phổ biến. Các hành vi như chửi bới, công kích, lăng mạ, bôi nhọ danh dự người
khác xuất hiện tràn lan trên các nền tảng trực tuyến. Điều đáng lo ngại là nhiều
bạn trẻ coi đó là “chuyện bình thường”, thể hiện “cá tính” hoặc tìm kiếm sự chú
ý từ cộng đồng mạng. Đây là biểu hiện rõ ràng của sự suy thoái trong chuẩn
mực ứng xử, phản ánh sự thiếu tôn trọng người khác và thiếu ý thức trách
nhiệm đối với lời nói, hành động của bản thân. Mặt khác, nghiện internet và

Phật giáo giáo dục nhân cách con người trong xã hội số
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-giao-duc-nhan-cach-con-nguoi-trong-xa-hoi-so.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-va-gioi-tre.html


game online trở thành vấn đề nhức nhối. Nhiều học sinh, sinh viên sa vào thế
giới ảo, bỏ bê học tập, sức khỏe và các mối quan hệ xã hội. Không ít trường hợp
ở Việt Nam ghi nhận tình trạng mất kiểm soát, thậm chí xảy ra các vụ việc bạo
lực gia đình, trộm cắp chỉ vì nghiện game. Đây không chỉ là hệ quả của công
nghệ mà còn là biểu hiện của sự suy giảm năng lực tự chủ - một phẩm chất cốt
lõi của nhân cách.

Nhiều người trẻ rơi vào trạng thái thiếu trách nhiệm với bản thân và cộng đồng.
Trên mạng xã hội, họ dễ chia sẻ, phát tán thông tin sai sự thật mà không kiểm
chứng, gây hoang mang dư luận. Ngoài đời, có bạn trẻ không quan tâm đến
việc giữ gìn môi trường, ứng xử nơi công cộng, hay thậm chí thờ ơ với nỗi đau,
khó khăn của người khác. Tình trạng này phần nào phản ánh sự đứt gãy trong
mối liên hệ giữa cá nhân và cộng đồng - một nền tảng quan trọng của đạo đức
xã hội. Nhìn dưới lăng kính triết học, nhân cách con người được hình thành từ sự
thống nhất giữa ý thức, tình cảm và hành vi. Khi giới trẻ mất đi sự cân bằng này
- có kiến thức nhưng thiếu cảm xúc nhân văn, có hành vi nhưng không gắn với
trách nhiệm - thì nhân cách sẽ trở nên méo mó. Quan điểm Phật giáo cũng
nhấn mạnh đến “giới - định - tuệ” như ba trụ cột của đời sống lành mạnh. Việc
lạm dụng môi trường số mà không có định hướng đúng đắn khiến “giới” bị xem
nhẹ, “định” bị phá vỡ và “tuệ” không phát triển. Đây chính là gốc rễ của sự suy
giảm nhân cách.

2.3 Khoảng trống trong giáo dục đạo đức - tinh thần

Một trong những nguyên nhân quan trọng dẫn đến sự khủng hoảng nhân cách
trong bối cảnh chuyển đổi số chính là khoảng trống trong giáo dục đạo đức và
tinh thần. Trong nhiều năm qua, nền giáo dục Việt Nam có xu hướng chạy theo
thành tích, đặt nặng kiến thức hàn lâm và kỹ năng nghề nghiệp, trong khi việc
giáo dục giá trị sống, nhân cách, đạo đức chưa được quan tâm đúng mức. Học
sinh được học cách giải toán, viết văn, lập trình máy tính, nhưng ít được hướng
dẫn cách sống tử tế, cách đối diện với cảm xúc, hay cách ứng xử trước cám dỗ
và nghịch cảnh. Hệ quả là, khi bước vào môi trường số đầy biến động, giới trẻ
thiếu “vaccine tinh thần” để tự bảo vệ mình trước những cám dỗ và nguy cơ
lệch chuẩn. Hơn nữa, trong dòng chảy của hiện đại hóa và toàn cầu hóa, tôn
giáo, triết học và văn hóa truyền thống - vốn là những nguồn lực tinh thần quý
báu - lại bị coi nhẹ trong giáo dục. Không ít học sinh, sinh viên thậm chí xa lạ
với ca dao, tục ngữ, với những triết lý sống giản dị mà sâu sắc của cha ông, hay
với những lời dạy nhân ái của Phật giáo, Nho giáo. Khi mất đi sự neo đậu tinh
thần này, giới trẻ dễ bị cuốn theo lối sống thực dụng, coi trọng vật chất và
thành công cá nhân hơn là trách nhiệm xã hội và ý nghĩa cuộc sống. Thực tế

Phật giáo giáo dục nhân cách con người trong xã hội số
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-giao-duc-nhan-cach-con-nguoi-trong-xa-hoi-so.html



cho thấy, nhiều nước phát triển đã chú trọng đưa các môn học về triết học, tôn
giáo, kỹ năng sống và tư duy phản biện vào chương trình giáo dục để bồi dưỡng
nhân cách toàn diện. Trong khi đó, ở Việt Nam, các môn học như Triết học, Giáo
dục công dân, hay Lịch sử, Văn hóa thường bị coi là môn phụ, ít được học sinh
quan tâm. Đây chính là “lỗ hổng” khiến giáo dục khó phát huy vai trò định
hướng giá trị sống trong kỷ nguyên số.

Từ góc nhìn Phật giáo, việc nuôi dưỡng nhân cách không chỉ là trang bị kiến
thức mà còn phải bồi dưỡng lòng từ bi, tinh thần vô ngã và trí tuệ. Trong môi
trường chuyển đổi số, nếu chỉ tập trung vào phát triển kỹ năng nghề nghiệp mà
thiếu đi sự tu dưỡng đạo đức và tinh thần, con người sẽ trở thành “cỗ máy biết
làm việc” chứ chưa phải là “con người toàn diện”. Vì vậy, việc tái khẳng định vai
trò của giáo dục đạo đức - tinh thần là nhiệm vụ cấp thiết để đối diện với thách
thức nhân cách trong thời đại mới.

Những thách thức về nhân cách trong bối cảnh chuyển đổi số ở Việt Nam hiện
nay không chỉ đến từ sự thay đổi của môi trường sống, học tập, giao tiếp, mà
còn thể hiện rõ trong sự suy giảm nhân cách của giới trẻ và những khoảng
trống trong giáo dục đạo đức – tinh thần. Đây là vấn đề phức tạp, đòi hỏi sự
phối hợp đồng bộ của gia đình, nhà trường, xã hội và bản thân mỗi cá nhân.
Quan điểm Phật giáo với tinh thần chánh niệm, từ bi và trí tuệ có thể trở thành
kim chỉ nam quan trọng, giúp con người giữ vững bản chất nhân văn và phát
triển nhân cách bền vững trong thời đại số.

3. Vai trò của Phật giáo đối với việc giáo dục nhân
cách trong bối cảnh chuyển đổi số

3.1 Vai trò định hướng giá trị sống và nhân cách bền
vững

Trong bối cảnh chuyển đổi số, con người phải đối diện với những khủng hoảng
về bản sắc và giá trị sống. Sự phát triển nhanh chóng của công nghệ, mạng xã
hội và trí tuệ nhân tạo vừa mở ra cơ hội phát triển, vừa đặt ra những thách thức
đối với nhân cách, khi con người dễ bị cuốn vào thế giới ảo, đánh mất sự tự chủ
và xa rời các giá trị đạo đức truyền thống. Trước thực trạng đó, Phật giáo có thể
đóng vai trò quan trọng trong việc định hướng giá trị sống và xây dựng nhân
cách bền vững cho con người hiện đại, đặc biệt là thế hệ trẻ. Phật giáo cung cấp
một hệ thống giá trị nhân văn sâu sắc, được xây dựng trên nền tảng từ bi, trí
tuệ và tinh thần vô ngã. Những giá trị này giúp con người nhận diện rõ đâu là
điều thiện – ác, đúng – sai trong hành vi và lối sống, từ đó có cơ sở để đối diện

Phật giáo giáo dục nhân cách con người trong xã hội số
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-giao-duc-nhan-cach-con-nguoi-trong-xa-hoi-so.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/chuyen-hoa-nhan-thuc-chuyen-doi-so.html


với những khủng hoảng bản sắc trong môi trường số. Chẳng hạn, khi bị cuốn
vào vòng xoáy của “cái tôi ảo” trên mạng xã hội, tinh thần vô ngã trong Phật
giáo nhắc nhở cá nhân không nên đồng nhất giá trị bản thân với những hào
nhoáng bề ngoài hay lượt “like”, “share”, mà cần quay về với con người thực
của chính mình, hướng đến sự an lạc và hạnh phúc chân thật.

Hình minh họa tạo bởi AI

Bên cạnh đó, Phật giáo đặc biệt coi trọng việc giáo dục nhân cách thông qua
con đường giới - định - tuệ. Đây là ba trụ cột tạo nên nền tảng vững chắc cho
sự phát triển cá nhân trong cả đời sống tinh thần và xã hội. Giới giúp con người
tuân thủ các chuẩn mực đạo đức, biết tiết chế hành vi, tránh xa những hành
động gây hại cho bản thân và cộng đồng. Trong môi trường số, tinh thần giữ
giới có ý nghĩa to lớn: không phát tán tin giả, không tham gia bạo lực mạng,
không để mình sa đọa vào các thói quen xấu như nghiện game hay lệ thuộc vào
công nghệ. Định rèn luyện khả năng tập trung và kiểm soát tâm trí. Thực tập
chánh niệm - một hình thức của định - giúp con người tăng cường khả năng tự
nhận thức, không bị cuốn trôi bởi dòng thông tin hỗn loạn của thế giới số. Nhờ
vậy, cá nhân giữ được sự tĩnh tại nội tâm, biết lựa chọn điều gì thực sự quan
trọng và ý nghĩa. Tuệ là trí tuệ sáng suốt, giúp con người nhìn thấu bản chất vô
thường của đời sống và tránh được sự mê lầm. Trong bối cảnh số, tuệ chính là
năng lực tư duy phản biện, phân biệt đúng sai, thật - giả, từ đó sống có trách
nhiệm và định hướng hành vi theo các giá trị nhân văn. Giáo dục giới - định -
tuệ không chỉ giúp con người nâng cao khả năng tự nhận thức và tự kiểm soát,
mà còn góp phần hình thành nhân cách bền vững, biết sống trách nhiệm với
bản thân, cộng đồng và môi trường. Có thể nói, Phật giáo với hệ thống giá trị
sâu sắc và phương pháp tu dưỡng toàn diện đã và đang là một trong những
nguồn lực tinh thần quan trọng để đối diện với những khủng hoảng nhân cách

Phật giáo giáo dục nhân cách con người trong xã hội số
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-giao-duc-nhan-cach-con-nguoi-trong-xa-hoi-so.html



trong thời đại chuyển đổi số. Việc vận dụng tinh thần Phật giáo vào giáo dục
nhân cách sẽ giúp thế hệ trẻ không chỉ thích ứng với công nghệ mà còn giữ
được sự cân bằng giữa đời sống ảo và đời sống thực, hướng tới sự phát triển
toàn diện cả về tri thức lẫn tâm hồn.

3.2 Vai trò nuôi dưỡng tinh thần từ bi - trách nhiệm xã
hội

Một trong những thách thức lớn nhất của con người trong bối cảnh chuyển đổi
số là sự gia tăng lối sống vị kỷ, vô cảm và thiếu gắn kết cộng đồng. Mạng xã
hội, trí tuệ nhân tạo hay thực tế ảo giúp con người kết nối nhanh chóng, nhưng
lại dễ khiến cá nhân rơi vào trạng thái cô đơn, chỉ quan tâm đến “cái tôi” thay vì
quan tâm đến người khác. Tình trạng bạo lực mạng, tin giả, sự thờ ơ với nỗi đau
của đồng loại cho thấy một khoảng trống lớn về trách nhiệm xã hội. Trong bối
cảnh đó, Phật giáo có thể đóng vai trò quan trọng trong việc nuôi dưỡng tinh
thần từ bi và nâng cao trách nhiệm cộng đồng. Tinh thần từ bi của Phật giáo
được hiểu là tình thương rộng lớn, không phân biệt thân - sơ, ta - người. Từ bi
không chỉ dừng lại ở lòng thương cảm mà còn thúc đẩy hành động thiết thực
nhằm giảm bớt khổ đau cho người khác. Khi được đưa vào giáo dục nhân cách,
từ bi giúp giới trẻ phát triển năng lực đồng cảm, biết đặt mình vào hoàn cảnh
của người khác, qua đó hạn chế các hành vi tiêu cực như công kích, bắt nạt trên
mạng hay thờ ơ với vấn đề xã hội. Trong môi trường số, nơi mà sự ẩn danh dễ
khiến con người vô cảm, tinh thần từ bi trở thành “liều thuốc giải độc”, nhắc
nhở mỗi cá nhân rằng phía sau màn hình luôn là những con người thật với cảm
xúc và tổn thương thật.

Song song với từ bi, Phật giáo cũng nhấn mạnh đến trách nhiệm xã hội như
một phần của sự tu dưỡng nhân cách. Theo quan điểm nhân quả, mọi hành
động đều để lại hệ quả cho bản thân và cộng đồng. Khi thấu hiểu điều này, con
người sẽ ý thức hơn trong việc chia sẻ thông tin, phát ngôn, hay hành xử trên
không gian mạng. Chẳng hạn, việc phát tán một tin giả có thể gây ra khủng
hoảng tâm lý cho xã hội; hay một lời bình luận ác ý có thể làm tổn thương sâu
sắc người khác. Tinh thần trách nhiệm xã hội trong Phật giáo khuyến khích mỗi
cá nhân hành động trên cơ sở lợi ích chung, lấy thiện lành làm kim chỉ nam. Ở
Việt Nam, nhiều ngôi chùa và tổ chức Phật giáo đã triển khai các chương trình
giáo dục đạo đức, kỹ năng sống, và hoạt động thiện nguyện cho thanh thiếu
niên. Những chương trình này không chỉ dạy giới trẻ cách giữ giới, rèn định, khai
mở trí tuệ, mà còn hướng họ tới tinh thần sẻ chia, sống có trách nhiệm với cộng
đồng. Trong bối cảnh chuyển đổi số, những hoạt động này càng có ý nghĩa, bởi
chúng bổ sung những giá trị tinh thần mà nền giáo dục hiện đại còn thiếu. Từ

Phật giáo giáo dục nhân cách con người trong xã hội số
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-giao-duc-nhan-cach-con-nguoi-trong-xa-hoi-so.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/trach-nhiem-xa-hoi-phat-kinh-doanh.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/trach-nhiem-xa-hoi-phat-kinh-doanh.html


góc độ giáo dục, việc lồng ghép tinh thần từ bi và trách nhiệm xã hội của Phật
giáo vào chương trình đào tạo sẽ góp phần cân bằng giữa tri thức  kỹ năng và
giá trị sống - đạo đức. Giới trẻ không chỉ học để thành công nghề nghiệp, mà
còn học để trở thành con người tốt, biết quan tâm và cống hiến cho cộng đồng.
Đây chính là nhân cách bền vững, giúp họ không bị cuốn trôi bởi dòng xoáy
công nghệ, mà vẫn giữ được trái tim nhân hậu và tinh thần phụng sự xã hội.
Như vậy, Phật giáo không chỉ mang lại hệ thống giá trị định hướng cá nhân, mà
còn nuôi dưỡng một đời sống tinh thần giàu từ bi và trách nhiệm xã hội. Đó
chính là nền tảng thiết yếu để xây dựng nhân cách toàn diện trong bối cảnh
chuyển đổi số, khi con người cần vừa làm chủ công nghệ, vừa giữ vững sự gắn
bó nhân văn với đồng loại và thế giới xung quanh.

3.3 Vai trò xây dựng sự cân bằng nội tâm và phát triển
trí tuệ số

Một trong những hệ quả rõ rệt của chuyển đổi số là con người thường xuyên bị
quá tải thông tin. Hàng ngày, mỗi cá nhân phải đối diện với vô số dữ liệu, hình
ảnh, video, tin tức, khiến tâm trí dễ rơi vào tình trạng phân tán, căng thẳng, lo
âu. Nhiều bạn trẻ cho biết họ khó tập trung học tập, dễ mất ngủ, thậm chí rơi
vào khủng hoảng tinh thần vì áp lực từ thế giới số. Trong bối cảnh đó, Phật giáo
với những phương pháp tu tập đặc thù như thiền định, chánh niệm có thể trở
thành nền tảng quan trọng để giúp con người xây dựng sự cân bằng nội tâm
và phát triển một dạng trí tuệ số phù hợp. Trước hết, Phật giáo nhấn mạnh
đến thực hành thiền định và chánh niệm như con đường giữ tâm an tĩnh giữa
dòng đời biến động. Thiền không phải là sự thoát ly thế giới, mà là khả năng
quay về quan sát chính mình, nhận diện những suy nghĩ, cảm xúc, từ đó điều
chỉnh thái độ sống. Trong môi trường số, khi con người dễ bị cuốn trôi bởi mạng
xã hội, game online hay những tin tức giật gân, chánh niệm giúp họ dừng lại,
chọn lọc và tiếp nhận thông tin một cách tỉnh thức. Nhờ vậy, thay vì phản ứng
bốc đồng, cá nhân có thể hành xử điềm tĩnh, sáng suốt, góp phần duy trì sự cân
bằng tâm lý và hạn chế căng thẳng.

Bên cạnh sự cân bằng nội tâm, Phật giáo còn góp phần phát triển trí tuệ số -
tức là năng lực nhận diện, phân tích và sử dụng công nghệ theo hướng tích cực
và có trách nhiệm. Trí tuệ trong Phật giáo không chỉ dừng lại ở tri thức, mà còn
là cái nhìn sâu sắc vào bản chất sự vật, hiểu rõ quy luật nhân quả, vô thường.
Áp dụng vào bối cảnh số, điều này có nghĩa là cá nhân cần phát triển tư duy
phản biện, biết phân biệt thật - giả, có lợi - có hại trong dòng chảy thông tin,
đồng thời ý thức được hậu quả lâu dài của những hành vi trực tuyến. Ví dụ, khi
chia sẻ một bài viết, người dùng phải tự hỏi: “Thông tin này có chính xác

Phật giáo giáo dục nhân cách con người trong xã hội số
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-giao-duc-nhan-cach-con-nguoi-trong-xa-hoi-so.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tri-tue-va-tu-bi.html


không? Nó mang lại lợi ích hay tổn hại cho cộng đồng?” - đó chính là biểu hiện
của trí tuệ gắn với trách nhiệm xã hội. Không chỉ dừng ở mức độ cá nhân, sự
cân bằng nội tâm và trí tuệ số còn mang ý nghĩa cộng đồng. Một xã hội mà các
thành viên biết thực tập chánh niệm, biết kiểm soát hành vi trực tuyến và chọn
lọc thông tin sẽ hạn chế đáng kể tình trạng bạo lực mạng, tin giả và sự cực
đoan. Nói cách khác, sự tu dưỡng tinh thần theo tinh thần Phật giáo có thể góp
phần xây dựng một văn hóa số lành mạnh, nơi công nghệ trở thành công cụ
phục vụ hạnh phúc chứ không làm gia tăng bất an.

Ở Việt Nam, nhiều cơ sở Phật giáo đã triển khai các khóa học thiền và chánh
niệm cho học sinh, sinh viên, cán bộ công chức. Thực tế cho thấy, những người
tham gia thường có khả năng tập trung tốt hơn, giảm căng thẳng, ứng xử nhân
văn hơn cả trong đời sống thực lẫn trên không gian mạng. Đây chính là minh
chứng rõ ràng về vai trò của Phật giáo trong việc giúp con người giữ cân bằng
và phát triển trí tuệ trong thời đại số. Tóm lại, Phật giáo không chỉ cung cấp nền
tảng giá trị sống, nuôi dưỡng từ bi và trách nhiệm xã hội, mà còn trao cho con
người phương pháp thực hành cụ thể để xây dựng sự an lạc nội tâm và trí tuệ
số. Nhờ vậy, con người có thể thích ứng với sự biến động của công nghệ, sống
hài hòa trong cả thế giới thực và ảo, đồng thời phát triển nhân cách bền vững,
toàn diện.

III. Kết luận

Trong thời đại chuyển đổi số, khi công nghệ và trí tuệ nhân tạo len lỏi vào mọi
ngóc ngách của đời sống, con người không chỉ đứng trước những cơ hội phát
triển to lớn mà còn đối diện với nhiều thách thức nghiêm trọng về nhân cách.
Thực trạng bạo lực mạng, lối sống vị kỷ, sự sa sút tinh thần trách nhiệm cho
thấy nguy cơ khủng hoảng giá trị sống trong xã hội hiện đại. Trong bối cảnh đó,
Phật giáo - với kho tàng triết lý đạo đức, nhân văn và vị tha - có thể trở thành
một nền tảng vững chắc cho giáo dục con người Việt Nam. Các giá trị cốt lõi
như từ bi, vô ngã, trí tuệ cùng phương pháp tu dưỡng giới - định - tuệ giúp cá
nhân biết sống tỉnh thức, có trách nhiệm, vừa làm chủ bản thân vừa hòa nhập
hài hòa với cộng đồng. Hơn lúc nào hết, chúng ta cần một sự kết nối giữa trí
tuệ số và trí tuệ tâm linh, để công nghệ không trở thành công cụ vô hồn, mà
thực sự phục vụ cho sự phát triển bền vững của xã hội. Giáo dục trong thời đại
mới không chỉ hướng đến đào tạo những con người giỏi về tri thức, kỹ năng, mà
còn phải nuôi dưỡng tâm hồn nhân ái, tinh thần trách nhiệm với bản thân, gia
đình và đất nước. Đó chính là con đường để xây dựng một xã hội phát triển toàn
diện, nơi con người vừa thông minh, sáng tạo, vừa từ bi, nhân văn - một xã hội
thấm đượm tinh thần trí tuệ và tình thương, hài hòa giữa hiện đại và truyền

Phật giáo giáo dục nhân cách con người trong xã hội số
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-giao-duc-nhan-cach-con-nguoi-trong-xa-hoi-so.html



thống.

Tác giả: TS Phạm Thu Trang

Tham luận tại Hội thảo khoa học "Đạo Phật Với Cách Mạng Việt Nam" tổ chức
ngày 25/08/2025, tại chùa Quán Sứ, Hà Nội

Chú thích:

1)  Khoa Triết học, Trường Đại học KHXH&NV, ĐHQGHN.

2) Phạm Minh Hạc, Lê Đức Phúc (chủ biên, 2004), Một số vấn đề nghiên cứu
nhân cách, NXB Chính trị quốc gia, Hà Nội, tr. 24

3) Phạm Minh Hạc, Lê Đức Phúc (chủ biên, 2004), Một số vấn đề nghiên cứu
nhân cách, NXB Chính trị quốc gia, Hà Nội, tr. 74-76

4) Dẫn theo Đào Thị Oanh (2007), Vấn đề nhân cách trong tâm lý học ngày nay,
NXB Giáo dục, tr.147

5) Nguyễn Ngọc Bích (1998), Tâm lý học nhân cách: Một số vấn đề lý luận, NXB
Giáo dục, Hà Nội, tr.223

6) Phạm Hoàng Gia (1986), “Vấn đề nhân cách”, Tạp chí Triết học (04), tr. 113.

7) Nguyễn Tiến Dũng, Bùi Thị Diệp Nga, “Đạo Phật và giáo dục nhân cách trong
trường học”, Tạp chí Nghiên cứu Phật học, Số tháng 1 năm 2022

8) Dẫn theo Nguyễn Tiến Dũng, Bùi Thị Diệp Nga, “Đạo Phật và giáo dục nhân
cách trong trường học”, Tạp chí Nghiên cứu Phật học, Số tháng 1 năm 2022

9) Minh Chính tổng hợp, Thừa tự của nghiệp, Nguồn
https://phatgiao.org.vn/thua-tu-cua-nghiep-d38276.html

10) Thích Trung Định, Phương pháp giáo dục qua tam vô lậu học, Nguồn
https://thuvienhoasen.org/a28962/phuong- phap-giao-duc-qua-tam-vo-lau-hoc

11) Nguyễn Tiến Dũng, Bùi Thị Diệp Nga, “Đạo Phật và giáo dục nhân cách
trong trường học”, Tạp chí Nghiên cứu Phật học, Số tháng 1 năm 2022

12) Minh Chân, Giáo dục và giáo dục Phật giáo: Bản chất và giá trị, Nguồn:
https://thuvienhoasen.org/a16651/giao- duc-va-giao-duc-phat-giao-ban-chat-va-
gia-tri-minh-chan

Tài liệu tham khảo:

Phật giáo giáo dục nhân cách con người trong xã hội số
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-giao-duc-nhan-cach-con-nguoi-trong-xa-hoi-so.html



1] Nguyễn Ngọc Bích (1998), Tâm lý học nhân cách: Một số vấn đề lý luận, NXB
Giáo dục, Hà Nội

2] Minh Chân, Giáo dục và giáo dục Phật giáo: Bản chất và giá trị, Nguồn:
https:// thuvienhoasen.org/a16651/giao-duc-va-giao-duc-phat-giao-ban-chat-va-
gia-tri- minh-chan

3] Nguyễn Tiến Dũng, Bùi Thị Diệp Nga, “Đạo Phật và giáo dục nhân cách trong
trường học”, Tạp chí Nghiên cứu Phật học, Số tháng 1 năm 2022

4] Thích Trung Định, Phương pháp giáo dục qua tam vô lậu học, Nguồn https://
thuvienhoasen.org/a28962/phuong-phap-giao-duc-qua-tam-vo-lau-hoc

Phật giáo giáo dục nhân cách con người trong xã hội số
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-giao-duc-nhan-cach-con-nguoi-trong-xa-hoi-so.html


