
Phật giáo có lời thề không?
ISSN: 2734-9195   13:30 17/01/2026

Nguyện không nhằm kiểm soát con người, mà nhằm giải phóng con người khỏi
vô minh và chấp thủ. Nguyện không tuyệt đối hóa cá nhân hay quyền lực, mà
luôn quy chiếu về chân lý, từ bi và trí tuệ.

Tác giả: Ngộ Minh Chương

Dẫn nhập

Trong đời sống tôn giáo của nhân loại, “lời thề” từ lâu đã được xem như một
hình thức ràng buộc thiêng liêng, mang tính cam kết tuyệt đối giữa con người
với thần linh, cộng đồng hoặc một quyền lực siêu việt nào đó. Ở nhiều truyền
thống tín ngưỡng, lời thề không chỉ là lời nói mà còn được bao bọc bởi nỗi sợ
trừng phạt, tai họa hay hậu quả siêu nhiên nếu vi phạm. Chính vì vậy, khi hiện
tượng “thề thốt” xuất hiện trong bối cảnh Phật giáo đương đại, đặc biệt là
những hình thức thề độc, thề trung thành tuyệt đối với cá nhân hay tổ chức, câu
hỏi đặt ra không chỉ là một thắc mắc ngôn từ, mà là một vấn đề căn bản về
giáo lý, đó là Phật giáo có thừa nhận lời thề hay không, và nếu không, thì Phật
giáo thiết lập cam kết tu tập bằng con đường nào?

Bài viết này tiếp cận vấn đề dưới góc nhìn của Phật học nguyên thủy và Đại
thừa, nhằm làm sáng tỏ rằng trong toàn bộ hệ thống giáo pháp của đức Phật,
không tồn tại “lời thề” theo nghĩa thần quyền hay cưỡng ép, mà chỉ có nguyện
và giới, hai phạm trù mang bản chất đạo đức – tâm linh – tự nguyện, gắn chặt
với trí tuệ và trách nhiệm cá nhân.

Vấn đề khái niệm và sự nhầm lẫn trong tiếp nhận
Phật giáo

Trong ngôn ngữ đời thường, “thề”, “hứa”, “nguyện”, “cam kết” thường bị sử
dụng thay thế cho nhau, dẫn đến việc áp đặt những khái niệm ngoại lai vào
giáo lý Phật giáo. Bên cạnh đó, có một số cá nhân vì không hiểu giáo lí hoặc cực
đoan mà dẫn đến hiện tượng “thề” trong Phật giáo.

Phật giáo có lời thề không?
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-co-loi-the-khong.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/neu-da-phat-nguyen-tu-hay-tu-nhu-duc-phat.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/neu-da-phat-nguyen-tu-hay-tu-nhu-duc-phat.html


Trên phương diện học thuật, cần khẳng định rằng “lời thề” theo nghĩa phổ biến,
tức là một lời tuyên thệ có tính ràng buộc tuyệt đối, thường gắn với yếu tố trừng
phạt siêu nhiên, không phải là một phạm trù căn bản trong tư tưởng Phật học.
Đức Phật không xây dựng đạo đức trên nền tảng của nỗi sợ hãi hay sự đe dọa từ
một quyền lực bên ngoài, mà trên nền tảng của trí tuệ, nhân quả và ý thức
trách nhiệm của chính cá nhân.

Ngược lại, Phật giáo sử dụng hai cơ chế chính để định hướng hành vi và đời
sống tu tập của con người: giới và nguyện. Việc phân biệt rạch ròi hai phạm trù
này là chìa khóa để tháo gỡ mọi ngộ nhận xoay quanh vấn đề “lời thề” trong
Phật giáo.

Ảnh sưu tầm

Giáo lý Phật giáo và bản chất của cam kết

Nền tảng đạo đức của Phật giáo được xây dựng trên khái niệm ý định (cetanā).
Đức Phật dạy rõ rằng chính ý định mới là yếu tố tạo nghiệp, chứ không phải
hình thức bên ngoài của hành vi. Từ quan điểm này, có thể thấy rằng một lời nói
mang tính thề thốt, dù được phát biểu long trọng đến đâu, nếu không xuất phát
từ sự hiểu biết và chuyển hóa nội tâm, thì không có giá trị giải thoát. Trái lại,
một nguyện tâm chân thành, dù thầm lặng, nhưng được nuôi dưỡng bằng chính
niệm và thực hành, lại có sức mạnh chuyển hóa sâu xa.

Trong đời sống Phật giáo, hình thức cam kết phổ biến và căn bản nhất là quy y
Tam Bảo. Khi một người phát nguyện quy y Phật, Pháp, Tăng, họ “không thề
trung thành” với một cá nhân hay tổ chức theo nghĩa thế tục, mà tự nguyện đặt
đời sống tinh thần của mình nương tựa vào ba giá trị giác ngộ, chân lý và đoàn

Phật giáo có lời thề không?
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-co-loi-the-khong.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-nguyen-bat-bao-dong-noi-tam-va-hanh-trinh-an-lac.html


thể tu hành thanh tịnh.

Quy y không phải là một lời thề bất khả hủy, mà là một định hướng sống, có thể
được làm mới và củng cố mỗi ngày bằng thực hành.

Tiếp theo là giới luật, vốn thường bị hiểu lầm như những lời thề đạo đức. Thực
chất, giới trong Phật giáo là những nguyên tắc huấn luyện hành vi, được đức
Phật thiết lập nhằm bảo vệ đời sống cá nhân và cộng đồng, giúp hành giả tránh
xa những nguyên nhân gây khổ đau. Đối với người xuất gia, giới luật có tính kỷ
cương nội bộ rõ ràng; vi phạm giới sẽ dẫn đến các hình thức sám hối hoặc xử lý
theo luật Tăng-già, chứ không phải là sự trừng phạt siêu nhiên. Đối với cư sĩ,
việc thọ trì ngũ giới cũng hoàn toàn dựa trên tinh thần tự nguyện và hiểu biết,
không ai có quyền cưỡng ép hay ràng buộc bằng nỗi sợ.

Ở truyền thống Đại thừa, khái niệm nguyện được phát triển sâu sắc thành Bồ
tát nguyện, những đại nguyện như “độ tận chúng sinh”, “đoạn tận phiền não”,
thoạt nhìn có thể mang dáng dấp của một lời thề lớn, nhưng thực chất lại là
biểu hiện cao nhất của tâm từ bi và trí tuệ. Bồ tát không thề vì sợ hãi, cũng
không bị trói buộc bởi một quyền lực bên ngoài, mà tự nguyện gánh lấy trách
nhiệm lâu dài vì lợi ích của tha nhân, với nhận thức rõ ràng về tính vô thường và
vô ngã của bản thân.

Chính ở điểm này, ta thấy rõ sự khác biệt căn bản giữa nguyện của Phật giáo và
lời thề của các hệ thống thần quyền. Nguyện không nhằm kiểm soát con người,
mà nhằm giải phóng con người khỏi vô minh và chấp thủ. Nguyện không tuyệt
đối hóa cá nhân hay quyền lực, mà luôn quy chiếu về chân lý, từ bi và trí tuệ.

Từ góc độ này, mọi hiện tượng sử dụng “lời thề” để áp đặt sự trung thành tuyệt
đối với một cá nhân, đòi hỏi báo cáo, kiểm soát tư tưởng hay hành vi, đều cần
được nhìn nhận một cách tỉnh táo và phê phán trên lập trường Phật học. Bởi lẽ,
khi cam kết bị tách rời khỏi trí tuệ và tự do nội tâm, nó không còn là phương
tiện tu tập, mà trở thành công cụ thao túng.

Bài học Phật học cho đời sống tu tập hôm nay

Từ nội dung trên, có thể khẳng định rằng, Phật giáo không đặt nền tảng đạo
đức và tu tập trên lời thề, mà trên nguyện lực gắn với trí tuệ và giới luật gắn với
trách nhiệm cá nhân. Mọi cam kết trong Phật giáo đều phải đi qua cửa ngõ của
hiểu biết, tự nguyện và thực hành, chứ không thể dựa trên sự cưỡng ép hay sợ
hãi.

Phật giáo có lời thề không?
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-co-loi-the-khong.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/nhan-thuc-ve-vo-minh-trong-triet-hoc-phat-giao-thoi-tran.html


Bài học quan trọng rút ra cho người học Phật hôm nay là cần phân biệt rõ giữa
chính tín và mê tín, giữa nguyện lực giải thoát và thề nguyền ràng buộc. Người
phật tử chân chính không cần thề độc để giữ đạo, mà cần nuôi dưỡng chính kiến
để sống đúng. Người thầy chân chính không cần lời thề trung thành tuyệt đối,
mà cần học trò có trí tuệ, có khả năng phản tỉnh và trưởng thành độc lập trong
chính pháp.

Trên tinh thần đó, Phật giáo vẫn luôn là con đường của tỉnh thức, nơi con người
được mời gọi phát nguyện bằng hiểu biết, giữ giới bằng tự giác, và chuyển hóa
bằng hành động, chứ không phải bị trói buộc bởi bất kỳ hình thức thề thốt nào.
Đó chính là chiều sâu nhân bản và giải phóng cao quý của giáo lý đức Phật.

Tác giả: Ngộ Minh Chương

Phật giáo có lời thề không?
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/phat-giao-co-loi-the-khong.html


