
Mùa Xuân qua Kinh Tạng và Văn hóa Phật giáo
Việt Nam

ISSN: 2734-9195   08:05 16/02/2026

Song song với đó, Tết ở chùa, với lễ Phật đầu năm, pháp thoại Xuân, nghi thức
cầu an, đã và đang trở thành “không gian gặp gỡ” giữa Xuân dân tộc và Xuân
Phật pháp.

Tác giả: Chánh Tâm Hạnh

NCS TS Học viện PGVN tại Tp.HCM

Tạp chí Nghiên cứu Phật học Số tháng 01/2026

Tết và mùa Xuân từ lâu đã trở thành không gian văn hóa - tâm linh đặc biệt
trong đời sống người Việt, trong Kinh tạng, đức Phật đã nhìn cảnh xuân, hoa lá,
và thời tiết, đất trời…để triển khai giáo lý vô thường, duyên sinh, đạo đức; Đối
chiếu với cách Phật giáo Việt Nam tiếp nhận và“Việt hóa” mùa Xuân trong thơ
thiền, nghi lễ và sinh hoạt Tết ở chùa. Mùa xuân trong ánh sáng Kinh tạng
không phải là thời gian thụ hưởng khoái lạc ngũ dục, mà là dịp để quán sát vô
thường, làm mới tâm, chuyển hóa tập khí.

Từ khóa: Kinh tạng, đức Phật, mùa Xuân, văn hóa Tết, Tết Việt…

Góc riêng về mùa Xuân

Mỗi độ Tết đến Xuân về, phần nhiều trên báo chí và văn đàn Phật giáo Việt Nam
thường xuất hiện những cụm từ quen thuộc: “Xuân Di Lặc”, “Xuân an lạc”,
“mùa Xuân bất tận”, “Xuân của lòng người”… Chùa chiền trang hoàng rực rỡ,
phật tử nô nức lễ Phật đầu năm, xin lộc, cầu an, tham dự pháp thoại đầu Xuân.
Không khí ấy tạo nên một cảm giác rất tự nhiên rằng “Phật giáo là tôn giáo của
mùa xuân”, hay đức Phật “ở rất gần Tết” với người Việt.

Mùa Xuân qua Kinh Tạng và Văn hóa Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/mua-xuan-qua-kinh-tang-va-van-hoa-phat-giao-viet-nam.html

https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/mua-xuan-va-hanh-phuc.html


Về mặt lịch sử, đức Phật Thích Ca Mâu Ni sống và thuyết pháp trong bối cảnh
Ấn Độ cổ đại, với hệ lịch pháp và chu kỳ lễ tiết khác hẳn Đông Á. Ngài không
biết đến Tết Nguyên Đán theo kiểu Việt - Hoa - Hàn - Nhật; kinh điển cũng
không ghi nhận những lễ hội “đón năm mới” tương đương Tết ta. Dù vậy, Kinh
tạng lại rất phong phú hình ảnh về hoa nở, hoa tàn, cỏ cây, bốn mùa, nắng
mưa… được đức Phật dùng làm phương tiện để giảng dạy vô thường, duyên
sinh, nghiệp báo và đạo đức. Nói cách khác, “mùa Xuân” trong nhãn quan phật
pháp hiện diện như một ẩn dụ sống động, hơn là một mùa lễ hội theo nghĩa
thông tục.

Trong khi đó, tại Việt Nam, Phật giáo đã gắn bó với Tết và mùa Xuân ít nhất từ
thời Lý - Trần qua thơ thiền, kiến trúc chùa làng, hội chùa đầu năm, và gần đây
là các chuyên san Xuân, số Tết của báo chí Phật giáo. Xuân trong thơ thiền
nhiều khi được nâng lên thành “Xuân thường trụ”, “Xuân bất tận”, “Xuân trong
tâm”, vượt khỏi tính chất thời tiết để trở thành biểu tượng của giác ngộ, của cái
thấy mới mẻ đối với thực tại. Đồng thời, trong thực hành dân gian, Tết gắn với
không ít yếu tố mà Kinh tạng nhiều lần cảnh báo: say sưa, sát sinh, mê tín cầu
tài, cầu lộc, phóng sinh thiếu chính kiến…

Từ đây, xuất hiện một khoảng trống nghiên cứu, một vấn đề đáng chú ý: một
mặt, ta có một kho tàng kinh văn nói rất sâu về vô thường, duyên sinh qua hình
ảnh thiên nhiên, trong đó có hoa xuân; mặt khác, ta có một thực tại văn hóa –
nghi lễ phong phú quanh Tết trong dân gian Việt Nam; nhưng hai mảng đó chưa
được đặt lên cùng một bàn mổ xẻ, đối thoại. Phần lớn bài viết về Xuân – Tết
trong bối cảnh Phật giáo hiện nay thiên về tản văn, cảm niệm, khuyến tu, chứ ít

Mùa Xuân qua Kinh Tạng và Văn hóa Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/mua-xuan-qua-kinh-tang-va-van-hoa-phat-giao-viet-nam.html



khi đi vào phân tích hệ thống hình tượng mùa Xuân trong Kinh tạng và cách
chúng được Việt hóa.

Từ cách tiếp cận đó, chúng ta sẽ hướng đến ba câu hỏi:

(1) Trong Kinh tạng, hình tượng hoa,  mùa, Xuân… được sử dụng như những
phương tiện giáo dục nào, và nói gì về cái mà ta có thể gọi là “mùa Xuân của
phật pháp”?

(2) Trong thơ thiền, nghi lễ và sinh hoạt Tết ở chùa Việt, mùa Xuân được hiểu và
thực hành ra sao, có những điểm tương hợp và lệch pha so với tinh thần Kinh
tạng?

(3) Từ việc đối thoại giữa hai bình diện ấy, có thể gợi mở gì cho người Phật tử
Việt Nam hôm nay trong việc sống Tết và sống Xuân một cách tỉnh thức hơn, ít
mê tín hơn, mà vẫn giữ được bản sắc văn hóa dân tộc?

Mùa Xuân trong Kinh Tạng

Trong các bản kinh Nikāya và A-hàm,  đức Phật nhiều lần sử dụng hình ảnh cỏ
cây, hoa lá và sự biến chuyển của thời tiết như một “bảng đen” sống động để
giảng dạy vô thường (anicca) và duyên sinh (paliccasamuppāda). Thiên nhiên
không được mô tả để khơi gợi cảm xúc lãng mạn, mà như một quyển sách mở
về quy luật sinh - trụ - dị - diệt.

Ở bình diện sinh học, mùa Xuân là  thời điểm cây cối đâm chồi, hoa nở, chim
chóc sinh sôi. Nhưng dưới con mắt quán chiếu, chính sự “bừng nở” ấy lại là
bằng chứng rõ rệt nhất của vô thường: nếu không có mùa đông lạnh giá, lá
rụng, cành khô, thì cũng không có cảnh Xuân tràn trề nhựa sống; và ngay trong
khi hoa đang nở rộ, quá trình héo tàn đã âm thầm chuẩn bị. Thấy được như vậy,
đức Phật khuyến khích hàng đệ tử không dừng lại ở chỗ say sưa trước cái đẹp,
mà nhìn xuyên qua lớp vỏ mỹ cảm để thấy tính chất vô thường, khổ, vô ngã của
mọi hiện tượng hữu vi.

Mùa Xuân qua Kinh Tạng và Văn hóa Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/mua-xuan-qua-kinh-tang-va-van-hoa-phat-giao-viet-nam.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/so-luoc-ve-lich-su-kinh-tang-phat-giao-nguyen-thuy.html


Hoa đào chùa Thiên Trù, Hương Tích (Hà Nội) - Ảnh: Minh Khang

Trong Kinh Pháp Cú, phẩm “Hoa” (Puppha-vagga) là một ví dụ điển hình. Ở đó,
đức Phật so sánh người phàm phu chạy theo sắc đẹp của hoa mà không để ý
đến hương thơm với kẻ mải mê tích góp tài sản, danh vọng, sắc dục mà không
thấy chúng sẽ tàn phai. Ngược lại, bậc trí giống như người biết chọn hương hoa
hơn là chỉ ngắm màu sắc: tức là biết tìm kiếm giá trị bền vững là đức hạnh, trí
tuệ, giải thoát. Kinh không dùng từ “mùa Xuân” theo nghĩa lịch thời gian, nhưng
bối cảnh hoa nở, cỏ cây tươi tốt chính là phông nền của những bài học này.

Khi thiên nhiên chuyển sang Xuân, đức Phật không khuyến khích thái độ tận
hưởng vô tư, mà mời gọi và chỉ dạy thái độ quán chiếu. Mùa Xuân cho thấy thế
giới vô cùng sinh động, nhưng cũng nhắc ta rằng sự sinh động này hoàn toàn lệ
thuộc vào những điều kiện mong manh: khí hậu, mưa nắng, đất đai, sự chăm
sóc. Không có bất cứ “cái đẹp Xuân” nào đứng riêng rẽ, cố định, tự tồn tại ngoài
mạng lưới duyên sinh.

Nhìn như vậy, người phật tử khi đứng trước cảnh Xuân - dù là vườn đào ở miền
Bắc hay mai vàng ở miền Nam - có thể xem cả khu vườn như một bản kinh vô
tự: mỗi bông hoa là một câu pháp về vô thường và duyên sinh, mời gọi và chỉ
dạy ta học bài học nhẹ nhàng buông bớt chấp thủ đối với cái đẹp, cái trẻ, cái
đang “vượng” trong đời mình.

Kinh Pháp Cú còn đi xa hơn, không chỉ dùng hoa như ví dụ về vô thường, mà
còn như một tiêu chuẩn để đo lường giá trị đạo đức. Một bài kệ nổi tiếng đã so
sánh bông hoa chỉ đẹp ở màu sắc với bông hoa vừa có sắc vừa có hương, từ đó
phân biệt người chỉ “nói hay” với người “sống đúng” theo chính pháp.

Mùa Xuân qua Kinh Tạng và Văn hóa Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/mua-xuan-qua-kinh-tang-va-van-hoa-phat-giao-viet-nam.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/nep-song-dao-hanh-va-tri-tue-trong-kinh-phap-cu.html


Trong bối cảnh mùa Xuân, ẩn dụ này có sức gợi đặc biệt. Mùa Xuân vốn là dịp
con người “làm đẹp” ở mọi tầng: trang hoàng nhà cửa, sắm sửa áo quần, thực
hiện các nghi lễ, tổ chức lễ hội. Đối với phật tử, đó còn là lúc chùa chiền được
trang trí hoa tươi, đèn nến, cờ phướn; các bài pháp thoại đầu năm thường nhắc
đến niềm vui, an lạc, “tâm Xuân”. Tuy nhiên, nếu chỉ dừng lại ở lớp “sắc” - sự
rực rỡ bên ngoài của Tết và Xuân - thì vẫn chưa chạm được tinh thần mà đức
Phật muốn gửi gắm.

Đặt bài kệ “hoa có sắc và có hương” vào bối cảnh này, ta có thể hiểu rằng “sắc
Xuân” là toàn bộ những hình thức đẹp đẽ, thiêng liêng của Tết: mâm ngũ quả,
hoa trước bàn Phật, áo mới đi chùa, câu đối, lời chúc…; còn “hương Xuân” là
chất liệu đạo đức và tu tập được thấm vào trong đó: giữ giới, nói lời ái ngữ,
buông bỏ hơn thua, giảm bớt sát sinh và hưởng thụ quá độ. Một cái Tết chỉ lo
cho đủ “sắc” mà quên “hương” sẽ giống như bông hoa đẹp mà vô hương: nhìn
thì thích mắt nhưng không nuôi dưỡng được tâm, thậm chí còn khơi gợi thêm
tham - sân - si (thích khoe khoang, ganh tỵ, nợ nần, nhậu nhẹt).

Như vậy, đọc mùa Xuân qua Kinh tạng, ta được nhắc nhở một chuẩn mực rất rõ:
mùa Xuân đúng nghĩa theo phật pháp phải là mùa Xuân của hành vi đạo đức,
chứ không chỉ của hình ảnh đẹp. Nếu Tết là dịp con người dễ “buông thả” vì
tâm lý “đầu năm cho vui”, thì lời Phật lại gợi ý một hướng ngược lại: chính
những ngày đầu năm là lúc ta cần đặt nền tảng cho một năm mới bằng những
hành động và lời nói có phẩm chất, để “hương” của chúng lan tỏa lâu dài hơn
nhiều so với pháo hoa, tiệc tùng, trang trí.

Một trong những đóng góp quan trọng của Phật giáo đối với cách con người hiểu
thời gian là việc chuyển trọng tâm từ “thời gian khách quan” (ngày, tháng,
năm) sang “sát-na tâm”. Thay vì chỉ quan tâm đến việc thời gian trôi qua như
thế nào theo lịch pháp, đức Phật mời gọi đệ tử nhìn sâu vào cách tâm sinh khởi
và diệt mất trong từng khoảnh khắc. Ở bình diện này, ý niệm “mùa Xuân”
mang một chiều kích mới: mùa Xuân không chỉ là một đoạn thời gian cố định
trong năm, mà là bất kỳ khoảnh khắc nào tâm thức được làm mới.

Trong giáo lý Tứ Diệu Đế và Bát Chính Đạo, mỗi khi một người nhận ra bản chất
của khổ, thấy rõ nguyên nhân của khổ, có lòng tin vào khả năng đoạn trừ khổ
và bước những bước cụ thể trên con đường chính kiến, chính tư duy, chính ngữ,
chính nghiệp… thì đó là một lần “tái sinh” ngay trong đời sống hiện tại. Mỗi lần
như thế, những tập khí cũ (sân hận, nghi ngờ, mặc cảm, đố kỵ…) được buông
bớt, nhường chỗ cho một phẩm chất mới (từ bi, hiểu biết, rộng lượng). Nếu hiểu
mùa Xuân là mùa của cái mới, của sự sinh sôi, thì những sát-na chuyển hóa nội
tâm ấy chính là “tân Xuân của tâm”.

Mùa Xuân qua Kinh Tạng và Văn hóa Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/mua-xuan-qua-kinh-tang-va-van-hoa-phat-giao-viet-nam.html



Kinh Hoa Nghiêm, qua bài kệ “Nhược nhân dục liễu tri… nhất thiết duy tâm
tạo”, đã đẩy tri kiến đó lên một mức nữa: không chỉ những kinh nghiệm cụ thể
của con người, mà cả cảnh giới “tam thế chư Phật” và “nhất thiết pháp” đều do
tâm mà thành. Mùa Xuân, theo đó, không chỉ là kết quả của vận hành khí hậu
và thiên nhiên, mà còn là kết quả của cách ta nhận thức và sống với thực tại.
Một tâm thức cũ kỹ, đầy thành kiến và lo âu có thể biến cả mùa Xuân bên ngoài
thành một chuỗi ngày mệt mỏi; ngược lại, một tâm thức biết sống tỉnh thức, tri
túc, biết quay về với hơi thở và thân tâm, có thể tạo ra “mùa Xuân” ngay cả
giữa hoàn cảnh khó khăn.

Truyền thống Thiền tông Việt Nam, đặc biệt qua Trúc Lâm, đã khai triển triệt để
chiều kích này. Khi Trần Nhân Tông viết “Xuân khứ bách hoa lạc/Xuân đáo bách
hoa khai”, rồi kết thúc bằng cái thấy “Mạc vị Xuân tàn hoa lạc tận/Đình tiền tạc
dạ nhất chi mai”, Ngài đang mượn ngôn ngữ mùa Xuân để nói về một thứ “Xuân
thường trụ”: không nằm trong tiến trình vật lý của thời tiết, mà là cái thấy sáng
tỏ, không bị vô minh che phủ. Cái “nhất chi mai” còn lại đó chính là một biểu
tượng cho tâm không bị chi phối bởi được - mất, đến - đi, nở - tàn.

Đặt lời Phật trong Kinh tạng cạnh thơ Thiền Lý - Trần, ta có thể rút ra một kết
luận tạm thời cho phần này: mùa Xuân theo Phật giáo không bị trói buộc vào
lịch pháp. Những ngày đầu năm âm lịch có thể là một “phương tiện thiện xảo”
để con người dễ nhớ, dễ đánh dấu một khởi đầu, nhưng nếu chỉ trông chờ vào
ba ngày Tết để “mới”, còn 362 ngày còn lại sống theo quán tính cũ, thì đó vẫn
là cái nhìn mang tính tập tục nhiều hơn là tu học. Ngược lại, mỗi ngày, mỗi giờ,
mỗi sát-na mà ta có thể dừng lại, nhận diện và chuyển hóa một thói quen bất
thiện, nuôi dưỡng một hạt giống lành - đó mới là những “mùa Xuân” đích thực
theo tinh thần Kinh tạng.

Chính trên nền tảng ấy, ở các phần sau, khi đọc đến văn hóa Phật giáo Việt
Nam và thực hành Tết ở chùa, ta sẽ có một “thước đo” để xem: đâu là những
biểu hiện giúp người phật tử chạm được “tân Xuân của Tâm” như Kinh tạng gợi
mở, và đâu là những hình thức chỉ dừng ở lớp “sắc Xuân” bề mặt, thậm chí đi
ngược với tinh thần quán chiếu vô thường - duyên sinh mà đức Phật đã dạy.

Mùa Xuân Phật giáo trong Thi ca Việt

Nếu trong Kinh tạng, “mùa Xuân” chủ yếu hiện diện qua hình tượng hoa cỏ, bốn
mùa như một trường hợp của vô thường - duyên sinh, thì khi đi vào Việt Nam,
qua lăng kính thi ca và văn hóa, mùa Xuân được “Việt hóa” rất mạnh. Đặc biệt
ở thời Lý - Trần, tinh thần Phật giáo thấm sâu vào văn hóa cung đình lẫn dân
gian, tạo nên một lớp thơ thiền trong đó mùa Xuân trở thành biểu tượng quen

Mùa Xuân qua Kinh Tạng và Văn hóa Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/mua-xuan-qua-kinh-tang-va-van-hoa-phat-giao-viet-nam.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/mua-xuan-phat-giao-va-van-de-bao-ve-moi-truong.html


thuộc nhưng được đọc lại bằng cái thấy giác ngộ.

Ảnh được tạo bởi AI

Ở tầng phổ thông, Xuân là thời khắc “trời đất giao hòa”, cây cối sinh sôi, lòng
người rộn ràng, là dịp đoàn tụ gia đình, tưởng nhớ tổ tiên. Ở tầng thiền học,
Xuân lại là dịp để nói về cái vĩnh hằng nằm bên kia thời gian. Câu “Xuân khứ
bách hoa lạ/ Xuân đáo bách hoa khai” trong Cư trần lạc đạo phú của Trần Nhân
Tông thường được nhắc tới như một minh chứng: Xuân đến Xuân đi, hoa nở hoa
tàn, nhưng người tu nếu “cư trần lạc đạo” thì không bị lôi kéo bởi dòng chảy vô
thường đó, mà ngay trong sinh - diệt vẫn an trụ nơi cái thấy bất động.

Những bài thơ như Xuân vãn, Đảo hoàng… của các thiền sư Trúc Lâm cũng
dùng cảnh Xuân để nói “tâm Xuân”. Từ những hình ảnh rất quen thuộc với
người Việt – bãi bờ, cánh đồng, lũy tre, giọt mưa Xuân - các thiền sư dẫn người
đọc đến chỗ nhận ra: cái làm cho Xuân có ý nghĩa không phải là hoa lá tự nó,

Mùa Xuân qua Kinh Tạng và Văn hóa Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/mua-xuan-qua-kinh-tang-va-van-hoa-phat-giao-viet-nam.html



mà là tâm thức có mặt trọn vẹn, không vướng bận quá khứ - tương lai. Nói cách
khác, văn học Phật giáo Việt Nam thời Lý - Trần đã nối tiếp tinh thần Kinh tạng:
dùng thiên nhiên - trong đó có Xuân - như một “màn hình” để chiếu lên những
thông điệp về vô thường, vô ngã, nhất tâm.Song song với đó, trong văn hóa
làng xã, chùa làng trở thành một phần không thể tách rời của Tết. Đi lễ chùa
đầu năm vừa là nhu cầu tâm linh, vừa là tập quán xã hội. Chùa là nơi người dân
“thấy Xuân”: cờ phướn, câu đối, mùi hương trầm, tiếng chuông mõ, tiếng tụng
kinh hòa vào tiếng trống hội, tiếng cười nói. Chính trong không gian đó, mùa
Xuân của đất trời, mùa Xuân của văn hóa và mùa Xuân của Phật pháp giao
thoa, tạo thành một “mùa Xuân Phật giáo Việt Nam” rất riêng.

Khi quan sát các thực hành Tết ở chùa hiện nay, có thể tạm phân biệt hai lớp:

+ Một lớp gần với tinh thần Kinh tạng và thơ thiền: lễ Phật đầu năm, nghe pháp
thoại Xuân, tụng kinh cầu an với nội dung quán vô thường, phát tâm hành
thiện, thực tập buông bỏ phiền não;

+ Một lớp chịu ảnh hưởng mạnh của tín ngưỡng dân gian, tâm lý cầu may, thậm
chí mê tín: chen lấn xin xăm, xem bói đầu năm, cúng sao giải hạn theo kiểu “trả
tiền đổi phước”, phóng sinh thiếu hiểu biết, đốt vàng mã quá độ…

Ở lớp thứ nhất, ta thấy rõ “hương Xuân” theo nghĩa đức Phật dạy trong Kinh
Pháp Cú. Lễ Phật đầu năm - nếu được hướng dẫn đúng - có thể trở thành một
nghi thức làm mới tâm: người phật tử đối diện với tượng Phật như đối diện với
chính bản tâm thanh tịnh của mình, lắng nghe chuông trống để buông bớt gánh
nặng năm cũ, phát nguyện sống một năm mới tỉnh thức hơn, nhân ái hơn.
Những buổi pháp thoại Xuân, nếu dựa trên các phẩm kinh về hoa, vô thường,
tâm và hạnh, sẽ giúp người nghe đọc lại mùa Xuân không chỉ như một chu kỳ
thời tiết, mà như lời nhắc “đừng để đời trôi qua vô ích thêm một năm nữa”.

Ngược lại, ở lớp thứ hai, ta thấy khá rõ sự lệch khỏi tinh thần Kinh tạng. Khi việc
đến chùa đầu năm bị giản lược thành “đi xin lộc”, “xin xăm xem năm nay làm
ăn được không”, “cúng sao cho khỏi hạn”, thì chùa không còn là “tịnh độ tại
tâm” mà trở thành “trụ sở dịch vụ tâm linh”. Phật pháp - vốn dạy con người
thấy rõ luật nhân quả, tự mình chịu trách nhiệm về hành vi, khuyến khích
chuyển hóa tâm - bị lẫn vào với niềm tin rằng chỉ cần dâng lễ, làm đủ một số
nghi thức là có thể “mua” bình an, phước lộc.

Từ góc nhìn Kinh tạng, những thực hành này ít nhất có ba vấn đề:

1) Chúng củng cố tâm lý mua bán, mặc cả trong đời sống  tâm linh, trái với tinh
thần bố thí vô tướng và tu tập nội tâm.

Mùa Xuân qua Kinh Tạng và Văn hóa Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/mua-xuan-qua-kinh-tang-va-van-hoa-phat-giao-viet-nam.html



2) Chúng làm mờ đi thông điệp tự lực của Phật giáo: thay vì khuyến khích người
phật tử xem Tết là dịp phát nguyện giữ giới, sửa mình, thì lại khiến họ tin rằng
“cúng cho đúng là đủ”.

3) Chúng dễ nuôi dưỡng tâm lý sợ hãi, lệ thuộc, trái với mục tiêu giải thoát khỏi
vô minh, sợ  hãi  mà đức Phật hướng dẫn.

Tuy vậy, thay vì chỉ phê phán, bài viết này cho rằng nên xem những thực hành
đó như “tầng vỏ” mà Phật giáo Việt Nam cần từng bước chuyển hóa. Nếu hiểu
được nhu cầu sâu xa của người dân khi đến chùa ngày Tết – nhu cầu an tâm, hy
vọng, tìm chỗ nương tựa - thì Giáo hội và tăng ni có thể dựa trên chính những
nghi lễ ấy, tái diễn giải chúng theo tinh thần Kinh tạng:

+ Nghi thức cầu an có thể trở thành dịp giảng rõ về an ninh nội tâm, về vai trò
của chính niệm, giới hạnh, lòng từ;

+ Hái lộc có thể chuyển từ việc bẻ cành, lấy lá sang nhận “lộc” là một câu kinh,
một bài kệ gợi nhắc tu tập;

+ Phóng sinh có thể tổ chức theo hướng bảo vệ môi trường, tôn trọng đời sống
sinh linh, tránh mua bán, nhốt nhốt - thả thả hình thức.

Khi đó, Tết ở chùa sẽ dần dịch chuyển trọng tâm từ “cầu xin” sang “học hỏi và
chuyển hóa”, gần hơn với cái mà Kinh tạng và thơ thiền gọi là “tân Xuân của
Tâm”.

Từ những phân tích trên, có thể gợi ý một số hướng thực hành cụ thể để người
phật tử và cộng đồng chùa chiền biến Tết thành một dạng “khóa tu ngắn ngày”,
thay vì chỉ là đỉnh điểm của tiêu dùng và giải trí.

Thứ nhất, đặt trọng tâm vào giới và chính niệm trong những ngày đầu năm. Gia
đình Phật tử có thể cùng nhau phát nguyện giữ năm giới một cách nghiêm cẩn
trong ba ngày Tết: không sát sinh (giảm món ăn mặn, hạn chế mâm cao cỗ
đầy), không uống say, không nói lời gây chia rẽ, không bài bạc… Thay vì “ăn
Tết cho đã”, cả nhà thử “tu Tết cho sâu”: dành thời gian tụng một thời kinh
ngắn buổi sáng, thiền thở vài phút trước khi đi chúc Tết, nhắc nhau nói lời lành,
tránh khơi lại hiềm khích cũ trong mâm cơm họ hàng.

Thứ hai, ý thức về “sắc” và “hương” trong mọi hoạt động Tết: Khi trang hoàng
nhà cửa, tảo mộ, bày biện bàn thờ, đi chùa, người phật tử có thể tự hỏi: việc
này đang làm tăng “sắc Xuân” bề ngoài hay có nuôi dưỡng “hương Xuân” nội
tâm? Một bình hoa giản dị nhưng được cắm trong chính niệm, với tấm lòng biết
ơn tổ tiên và phát nguyện sống đẹp, có thể quý hơn rất nhiều so với một mâm

Mùa Xuân qua Kinh Tạng và Văn hóa Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/mua-xuan-qua-kinh-tang-va-van-hoa-phat-giao-viet-nam.html



cỗ ê hề nhưng chất chứa lo âu, nặng nề ganh tỵ. Tương tự, đi chùa với tâm tâm
lo “xin cho được” rất khác với đi chùa để lắng nghe một lời dạy, một câu kinh,
một tiếng chuông nhắc mình tỉnh thức.

Thứ ba, sử dụng các phương tiện truyền thông Phật giáo để “đọc mùa Xuân”
đúng hướng: Báo chí, tạp chí và mạng xã hội Phật giáo có thể đóng vai trò quan
trọng trong việc thay đổi “khung ý nghĩa” của Tết: thay vì chỉ đăng những bài
tản văn cảm xúc hoặc tin tức lễ hội, có thể đẩy mạnh những bài viết đọc mùa
Xuân qua Kinh tạng, giới thiệu thơ thiền về Xuân, chia sẻ kinh nghiệm “Tết tỉnh
thức” của phật tử ở đô thị, công nhân khu công nghiệp, người Việt xa quê…
Những “câu chuyện Tết” được kể dưới ánh sáng vô thường, duyên sinh, tịnh độ
tại tâm sẽ giúp độc giả nhìn lại chính Tết của mình.

Thứ tư, khuyến khích các chùa tổ chức chương trình “tu Tết” nhẹ nhàng: Điều
này có thể rất linh hoạt: một buổi pháp thoại ngắn đêm Giao thừa, một buổi
thiền hành đầu năm trong sân chùa, một buổi giao lưu chia sẻ “Tết xưa - Tết
nay trong mắt người tu”, hay những khóa một ngày an lạc sau Tết dành cho
phật tử bận rộn. Không nhất thiết phải biến Tết thành hơn ba ngày “ở yên trong
chùa”, nhưng có thể gieo vào lịch Tết của nhiều gia đình một vài “mốc tu nhỏ” -
đủ để họ cảm nhận một mùa Xuân khác: yên, sâu và không vội.

Nếu thực hiện được những gợi ý đó, “mùa Xuân qua Kinh tạng và văn hóa Phật
giáo Việt Nam” sẽ không chỉ là một chủ đề nghiên cứu, mà còn trở thành một
lối sống: mỗi độ Xuân về, người phật tử Việt Nam vừa được hòa mình vào không
khí Tết dân tộc, vừa có cơ hội đọc lại bản thân, làm mới tâm và nếm trải phần
nào cái “Xuân thường trụ” mà Kinh tạng và thơ thiền đã gợi mở từ nhiều thế kỷ
trước.

Từ mùa Xuân của đất trời đến mùa Xuân của Tâm

Xuất phát từ một trải nghiệm rất gần gũi - Tết và mùa Xuân trong đời sống
người Việt – bài viết đã thử “đọc” mùa Xuân qua hai lăng kính: Kinh tạng và văn
hóa Phật giáo Việt Nam. Ở bình diện Kinh tạng, hình tượng hoa cỏ, bốn mùa,
cảnh sinh – diệt của thiên nhiên được đức Phật sử dụng như một bảng minh họa
sống động cho vô thường và duyên sinh. Mùa Xuân, trong ý nghĩa ấy, không
phải chỉ là thời tiết đẹp hay chu kỳ lễ hội, mà là một bài học về sự nương tựa lẫn
nhau và về cái mong manh của mọi vẻ đẹp hữu vi. Bên cạnh đó, các bài kệ về
“hoa có sắc lại thêm hương” gợi một tiêu chuẩn đạo đức: giữa mùa hoa nở và lễ
hội, điều làm cho đời sống có ý nghĩa không phải là vẻ đẹp bên ngoài mà là
“hương” của hành vi thiện lành, giới - định - tuệ. Trên nền đó, giáo lý về “nhất
thiết duy tâm tạo” và cách hiểu “tân Xuân của tâm” cho thấy: bất cứ sát-na nào

Mùa Xuân qua Kinh Tạng và Văn hóa Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/mua-xuan-qua-kinh-tang-va-van-hoa-phat-giao-viet-nam.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/mua-xuan-qua-o-cua-thien-tong.html


có chuyển hóa nội tâm, buông bỏ tập khí cũ, khởi được cái thấy và cái thương
mới, đều có thể xem là một “ngày đầu năm” đích thực.

Khi đi vào Việt Nam, tinh thần ấy được tiếp nhận và Việt hóa qua thơ thiền thời
Lý - Trần, đặc biệt trong truyền thống Trúc Lâm, cũng như qua thực hành Tết ở
chùa làng. Mùa Xuân trong thơ thiền vừa rất cụ thể - hoa đào, mai, mưa Xuân,
lối xóm - vừa được nâng lên thành biểu tượng của cái “Xuân thường trụ”: cái
bình an, sáng tỏ không bị cuốn theo đến-đi, nở-tàn. Song song với đó, Tết ở
chùa, với lễ Phật đầu năm, pháp thoại Xuân, nghi thức cầu an, đã và đang trở
thành “không gian gặp gỡ” giữa Xuân dân tộc và Xuân Phật pháp. Tuy nhiên,
thực tại cũng cho thấy những biểu hiện lệch khỏi tinh thần Kinh tạng: khuynh
hướng cầu may, mua bán phước báu, mê tín đầu năm.

Trong tương lai, những nghiên cứu tiếp theo có thể đi sâu hơn vào một số
hướng: phân tích văn bản cụ thể (như Cư trần lạc đạo phú, Xuân vãn…) dưới
lăng  kính biểu tượng mùa Xuân; khảo sát thực địa về cách phật tử ở đô thị,
công nhân khu công nghiệp, người Việt xa quê đang “sống Tết” trong tương
quan với Phật giáo; hoặc so sánh “mùa Xuân Phật giáo” Việt Nam với các
truyền thống Phật giáo khác trong khu vực. Dù theo hướng nào, điều quan trọng
vẫn là giữ cho câu hỏi ban đầu luôn sống động: giữa những đổi thay của xã hội
hiện đại, chúng ta có còn khả năng nhận ra và nuôi dưỡng một mùa Xuân sâu
hơn, lặng hơn, ở ngay trong chính tâm mình - mùa Xuân mà Kinh tạng và văn
hóa Phật giáo Việt Nam đã kiên trì gợi mở từ bao đời.

Tác giả: Chánh Tâm Hạnh - NCS TS Học viện PGVN tại Tp.HCM

Tạp chí Nghiên cứu Phật học Số tháng 01/2026

Tài liệu tham khảo:

Ban biên tập Tạp chí Nghiên cứu Phật học. (2023, 5 tháng 8). Tư tưởng “tịnh độ
tại tâm” qua bài kệ kinh Hoa Nghiêm. Tạp chí Nghiên cứu Phật học.

Truy cập tại: https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tuong-tinh-do-tai-tam-qua-
bai-ke-kinh-hoa-nghiem.html

Ban biên tập Thư viện Hoa Sen. (2024). Lịch sử Phật giáo Việt Nam: Từ thời lập
quốc đến ngày nay (sách ebook PDF). Thư viện Hoa Sen.

Truy cập tại: https://thuvienhoasen.org/a34120/lich-su-phat-giao-viet-nam-sach-
ebook-pdf Buddharakkhita, A. (1985). The Dhammapada: The Buddha’s path of
wisdom. Buddhist Publication Society.

Mùa Xuân qua Kinh Tạng và Văn hóa Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/mua-xuan-qua-kinh-tang-va-van-hoa-phat-giao-viet-nam.html



Giác Ngộ Online. (2025, 9 tháng 2). Phật giáo và mùa xuân: Ý nghĩa tâm linh
qua một vài tác phẩm thi ca. Giác Ngộ Online. Truy cập tại:
https://giacngo.vn/phat-giao-va-mua-xuan-y-nghia-tam-linh-qua-mot-vai-tac-
pham-thi-ca-post74419.html Nguyễn, C. L. (n.d.). Văn học Phật giáo thời Lý -
Trần: Diện mạo và đặc điểm. Nhà xuất bản Đại học Quốc gia TP. Hồ Chí Minh.
Nguyễn, Đ. T. (1974). Phật giáo Việt Nam. Nhà xuất bản Mặt Đất.

Nguyễn, H. C. (Chủ biên). (1988). Thơ văn Lý - Trần (Tập 2, Quyển thượng). Nhà
xuất bản Khoa học Xã hội. Nguyễn, T. T. (Chủ biên). (1988). Lịch sử Phật giáo
Việt Nam. Nhà xuất bản Khoa học Xã hội.

Tạp chí Nghiên cứu Phật học. (2025, 10 tháng 6). Cảm hứng thiền qua bài thơ
Xuân Vãn của Trần Nhân Tông. Tạp chí Nghiên cứu Phật học.

Truy cập tại: https://www.tapchinghiencuuphathoc.vn/cam-hung-thien-qua-bai-
tho-xuan-van-cua-tran-nhan-tong.html Thích, M. C. (2000). Kinh Pháp Cú
(Dhammapada). Nhà xuất bản Tôn Giáo.

Thích, N. H. (1991). Peace is every step: The path of mindfulness in everyday
life. Bantam. Thích, T. Q. (2009, 23 tháng 11). Xuân trong đạo Phật. Giác Ngộ
Online.

Truy cập tại: https://giacngo.vn/xuan-trong-dao-phat-post6564.html

Thích, T. T. (dịch). (1983). Kinh Hoa Nghiêm (Đại phương quảng Phật Hoa
Nghiêm kinh). Phật Học Viện Quốc Tế. Thư viện Hoa Sen. (2010, 11 tháng 11).
Nhất thiết duy tâm tạo. Thư viện Hoa Sen.

Truy cập tại: https://thuvienhoasen.org/a7051/nhat-thiet-duy-tam-tao

Trần, N. T. (1989). Cư trần lạc đạo phú. Trong N. H. Chi (Chủ biên), Thơ văn Lý –
Trần (Tập 2, Quyển thượng, tr. 505-514). Nhà xuất bản Khoa học Xã hội.

Viện Văn học (An Tường Nhân). (2023, 27 tháng 3). Thơ văn Lý – Trần và tinh
thần dung hợp tư tưởng Nho - Lão - Phật. Tạp chí Nghiên cứu Phật học.

Truy cập tại: https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tho-van-ly-tran-va-tinh-than-
dung-hop-tu-tuong-nho-lao-phat.html

Mùa Xuân qua Kinh Tạng và Văn hóa Phật giáo Việt Nam
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/mua-xuan-qua-kinh-tang-va-van-hoa-phat-giao-viet-nam.html


