
Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm
lược (Quyển 04)

ISSN: 2734-9195   09:05 20/01/2026

Bộ Luận Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật được giảng giải bởi Hòa
thượng Tuyên Hóa, Việt dịch Tỳ Kheo Thích Minh Định, gồm có 25 quyển. Bài
viết này là những ý chính, cô đọng nhất của quyển 04.

1. Bốn hằng thệ nguyện

"Hằng" là vĩnh hằng, bất diệt. Thệ nguyện là lời phát tâm. Bốn hằng thệ nguyện
là bốn lời phát tâm mang tính bất diệt, quyết làm cho tới khi thân hoại mạng
chung, không thoái chí, gồm có:

1, Chúng sinh vô biên thệ nguyện độ

2, Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn

3, Pháp môn vô lượng thệ nguyện học

4, Phật đạo vô thượng thệ nguyện hành

Tại sao chúng sinh trôi nổi trong sinh tử? Vì do nghiệp chướng, nghiệp chướng
này từ đâu đến? Là từ mê hoặc đến. Có mê hoặc thì chẳng thể tu đạo, chẳng tu
đạo thì luôn bị trói buộc. Phật dùng trí tuệ quang minh phá trừ vô minh của
chúng sinh, diệt trừ si ám của chúng sinh. Môn đại từ bi tức là dùng tâm đại từ
và tâm đại bi, để đối đãi bình đẳng với chúng sinh. Tức cũng là vô duyên đại từ,
đồng thể đại bi. Môn đại từ bi tức cũng chẳng có biểu hiện tâm sân hận. Giống
như Bồ tát Thường Bất Khinh, khi ngài tu bồ tát đạo, gặp chúng sinh thì lễ lạy,
miệng nói: “Tôi không dám khinh các vị, các vị đều sẽ thành Phật”. Song, có
người mắng chửi ngài, có người đánh ngài, dù có ai đối đãi bất kính với ngài như
thế nào, ngài vẫn dùng tâm từ bi để tha thứ họ, tuyệt đối chẳng sinh tâm sân
hận. 

2. Tam ma địa

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 04)
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-04.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/ly-tuong-bo-tat-dao-trong-kinh-hoa-nghiem.html
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/vai-net-ve-thien-dinh-trong-tam-gioi-qua-duy-thuc-hoc.html


Tam ma địa nghĩa là định. Tịch tĩnh là chẳng có âm thanh, nghĩa là vắng lặng.
Thứ định này vắng lắng, rộng lớn, không thể nghĩ bàn. Tam ma địa tức là không
sinh, không diệt, không đến, không đi, đây là nói định của Phật là cảnh giới như
thế. 

"Phật pháp tại thế gian,
Chẳng lìa thế gian giác,
Lìa thế gian cầu bồ đề,
Ví như tìm sừng thỏ"

Ý nghĩa của bốn câu kệ này, tức là ở trong pháp thế gian có thể tìm ra pháp
xuất thế, chứ chẳng phải nói chẳng có pháp xuất thế. Nếu xả bỏ pháp thế gian,
thì vĩnh viễn chẳng thể tìm được pháp xuất thế. Pháp xuất thế bao quát pháp
thế gian, tuy nhiên cần phải hiểu rõ, ở trong thế gian mới tu được pháp xuất
thế, ở trong thế gian mà dụng công phu tu hành. Nếu cho rằng phải tới một nơi
nào đó, thế giới nào đó để tìm pháp xuất thế thì cũng như đi tìm sừng trên đầu
con thỏ vậy. 

3. Tà niệm - Chính niệm

Tà niệm là gì? Tức là tham, sân, si, chấp vào tham, sân, si, hành theo tham,
sân, si. 
Chính niệm là gì? Tức là giới, định, tuệ, siêng tu giới, định, tuệ để diệt trừ tham,
sân, si, như vậy sẽ tới được chỗ giải thoát. 

Thân Phật thanh tịnh thường vắng lặng, thân Phật không lay động nơi bổn xứ,
hiện ra khắp tất cả sắc thân diệu hữu, song sắc thân diệu hữu chẳng có tất cả
tướng, vì là chân không. Trong chân không thấy diệu hữu, diệu hữu tức là chân
không, cho nên chẳng có các tướng, do đó có câu:

“Chư pháp tùng bản lai,
Thường tự tích diệt tướng,

Bất sinh diệc bất diệt,
Bất khả dĩ ngôn thuyên”.

Nghĩa là:

"Nguồn gốc của các pháp,
Tướng thường tự vắng lặng,
Không sinh cũng không diệt,

Không thể dùng lời nói."

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 04)
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-04.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/so-quat-ve-chu-niem-trong-dao-phat-qua-duy-thuc-hoc.html


Tiếp dẫn đạo sư không thể nghĩ bàn, có oai nghi như thế không thể tả, có uy
đáng sợ có nghi dung đáng kính. Tùy theo tâm niệm chúng sinh, mà khiến cho
họ được thấy tướng đại oai nghi: đi, đứng, nằm, ngồi, cũng là đại diện cho ba
ngàn oai nghi, tám vạn tế hạnh. 
Ba ngàn oai nghi là gì? Tức là tỳ kheo đầy đủ hai trăm năm mươi giới, mỗi giới
đủ bốn oai nghi: đi, đứng, nằm, ngồi, thành ra một ngàn, noi theo ba đời, quá
khứ, hiện tại và vị lai, thành ra ba ngàn. Tám vạn tế hạnh là gì? Tức là ba ngàn
oai nghi phối hợp với thân nghiệp ba chi, là sát, đạo, dâm, và khẩu nghiệp bốn
chi là nói dối, nói thêu dệt, nói hai lưỡi, chửi mắng, thành là hai vạn một ngàn,
lại phối hợp ba độc tham, sân, si, và bốn phiền não tức là tám vạn bốn ngàn oai
nghi, nay chỉ lược nói tám vạn. Trong trăm ngàn kiếp cũng chẳng dễ gì gặp
được Phật, dù gặp được Phật chưa chắc đã nhận ra Phật. Phật hiện ra đời vì
muốn lợi ích chúng sinh, muốn độ chúng sinh lìa khổ được vui, Ngài dùng thần
thông diệu dụng tự tại, để cứu khổ chúng sinh, ban vui cho chúng sinh. 

Phật có một thứ mây quang minh sáng, hay chiếu khắp mười phương pháp giới.
Thứ quang minh sáng đó, do đủ thứ quang viên mãn thành tựu, thứ mây quang
minh sáng đó, chiếu khắp hết thảy pháp giới, để chỉ bày cho chúng sinh pháp
môn mà Phật đã tu hành để chứng đạo. Học Phật pháp, phải biết rõ tính quan
trọng của Phật pháp. Nếu không nhận thức rõ ràng, hoặc chẳng hiểu biết triệt
để, thì không thể nào liễu nghĩa mà thực tập tu hành, không tu hành thì chẳng
có sở đắc, cũng chẳng đạt được trí tuệ. 

Người có trí tuệ thì không thể ở chỗ đen tối, người ngu si thì không thể ở chỗ
ánh sáng. Tại sao? Vì người ngu si không cảm nhận được chỗ đen tối, tập quán
huân lâu thành thói quen. Song, người có trí tuệ biết đen tối là sai quấy, cho
nên tìm chỗ có sáng mà đi về. Ánh sáng là tượng trưng cho chẳng còn sân hận,
mê mờ. Cho nên chính đại quang minh tức là tâm địa quang minh, chẳng có
chướng ngại. Người tu đạo phải luôn luôn hồi quang phản chiếu, tức cũng là
phản tỉnh những gì mình làm mỗi ngày, rằng có hợp với giới luật chăng? Hợp thì
được mà chưa thì sửa đổi, luôn luôn quản thúc mình, đừng làm cho mình niệm
niệm sinh ngu si, mà phải niệm niệm quán chiếu sinh trí tuệ. Người có sự tu
dưỡng thì tuyệt đối biết kiềm chế. Người có hàm dưỡng công phu, thì sẽ khiến
cho người khác tự sinh tâm cung kính. 

Nếu bị người đời mắng, thì không nên mắng lại người, đó mới là công phu nhẫn
nhục thật sự, tức cũng là có định lực. Đối đãi với huynh đệ phải có hòa khí,
không riêng chỉ có như vậy, mà với mọi người, cũng phải hòa mục, không phân
biệt người ưa kẻ ghét. Người tu đạo, bất cứ gặp cảnh nghịch như thế nào, đều
phải thuận thọ, thuần phục cảm giác, đừng động lửa trong gan. 

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 04)
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-04.html



“Quán lời ác là công đức,
Đó là thiện tri thức của ta,

Đừng vì sự phỉ báng mà khởi oán thân,
Đó là vô sinh từ nhẫn lực.”

Đại ý của bốn câu này là nếu có người mắng ta, đó là công đức, người mắng là
thiện tri thức, họ trợ giúp ta rèn luyện, kiểm nghiệm tâm, đừng vì họ phỉ báng
mà khởi tâm sân hận thù, nên sinh tâm từ bi. Do đó có câu: Người xuất gia,
dùng từ bi làm gốc, phương tiện làm cửa. Người có nhẫn là người có định lực.

Ảnh minh họa thiết kế bởi AI - Tạp chí Nghiên cứu Phật học

Định lực tu như thế nào?

Trước hết phải giữ giới, giữ giới là không làm ác, ngừa việc quấy, năng làm
thiện. Giữ giới thì phải thường kiểm thảo lại mình, việc mình làm có động cơ là
gì. Đối với thế gian, mình đang làm thiện thì đừng ngần ngại mà tiếp tục làm,
còn nếu có lỗi thì lập tức hối cải. Lâu dần như vậy sẽ sinh định lực. Sinh ra định
lực rồi, trải qua thêm nhiều thử thách mới giúp định lực lớn mạnh hơn. Giữ giới
phải thanh tịnh, phải từ bi, phải cung kính, phải hòa khí, do đó cần có tinh thần
lục hòa. Người tu đạo lấy lục hoà làm tiêu chuẩn, mới là người giữ giới luật. 

4. Lục hòa là gì?

1, Thân hòa đồng trụ: Mọi người ở chung với nhau, tu với nhau, nghiên cứu với
nhau, không được chỉ biết mỗi mình, phải biết người khác, cùng nhau hòa

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 04)
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-04.html

https://tapchinghiencuuphathoc.vn/tu-tuong-luc-hoa-trong-truyen-co-lao.html


thuận.

2, Khẩu hòa vô tranh: Không dùng lời lẽ mà đấu đá nhau, không dùng miệng
lưỡi để tấn công nhau.

3, Ý hòa đồng duyệt: Ý phải hòa hợp, không nghĩ xấu, không nuôi tâm ác. 

4, Kiến hòa đồng giải: Không chấp kiến bản thân, không nên cho rằng kiến
người khác là sai, mà phải minh bạch cái thấy, cái nghĩ, tập thể cùng hòa giải
cái thấy, cái nghĩ.

5, Giới hòa đồng tu: Giới luật mọi người đều giữ, ai cũng như nhau.

6, Lợi hòa đồng quân: Tất cả lợi ích, mọi người cùng nhau sẻ chia, quân bình
hợp lý, bình đẳng như nhau.

Người tu đạo phải minh bạch đạo lý này, không chướng ngại người đồng tu,
không áp bức đồng đạo. Giữ giới chính là khiến cho tâm mình có tính an định.
Nếu tâm ta vọng tưởng tán loạn, thì đi đến đâu, bất kì chỗ nào cũng chẳng được
bình an, chẳng thể cát tường. Lòng tham được ví như con rắn nhỏ nhưng lại
muốn nuốt chửng cả một con voi lớn. Người tu đạo phải chú trọng đức hạnh, tức
cũng là chú trọng về đạo đức. Đạo đức là xả mình vì người, chẳng có tâm ích kỷ
lợi mình. Mỗi cử chỉ, hành động, lời nói, việc làm, đều phải chú trọng về đạo
đức. Khi mình có cơ hội thì hết sức vì người khác với động cơ thiện lành, sống tử
tế, sống đàng hoàng, quang minh chính đại, nếu chẳng thể giúp người thì cũng
không hại người. 

5. Đại Bồ tát Phổ Hiền với mười hạnh nguyện

Đại Bồ tát Phổ Hiền lớn nhất về hạnh lực và nguyện lực, Ngài phát mười đại
nguyện vương, bao quát tất cả hạnh nguyện ở trong đó, cho nên là vua trong
các lời nguyện. Mười hạnh nguyện gồm có:
1, Lễ kính chư Phật - 2, Xưng tán Như Lai - 3, Quảng tu cúng dường - 4, Sám hối
nghiệp chướng - 5, Tùy hỷ công đức - 6, Thỉnh chuyển pháp luân - 7, Thỉnh Phật
trụ thế - 8, Thường tùy Phật học - 9, Hằng thuận chúng sinh - 10, Phổ giai hồi
hướng

Công đức của Bồ tát có 6 thứ:
1, Địa vị - 2, Nguyện lực - 3, Mười hạnh thù thắng - 4, Mười phương tiện -5, Mười
như thị - 6, Chứng pháp giới

6. Kiếp

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 04)
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-04.html



Kiếp là tiếng Phạn, dịch nghĩa là “Thời phân”, tức cũng là thời gian phân biệt, ví
như vô lượng kiếp tức là vô lượng thời gian. Kiếp 3 đời tức là thời gian quá khứ,
hiện tại và vị lai ba đời. Phương pháp tính kiếp có hai cách:

1, Lấy mười ba vạn chín ngàn sáu trăm năm làm một kiếp, một ngàn mười ba
vạn chín ngàn sáu trăm năm làm một tiểu kiếp, hai mươi tiểu kiếp làm một
trung kiếp, bốn trung kiếp làm một đại kiếp. 

2, Lấy tuổi thọ của con người làm đơn vị, từ tám vạn bốn ngàn tuổi bắt đầu
giảm. Mỗi một trăm năm giảm xuống một tuổi, độ cao của thân thể cũng giảm
một tấc, giảm đến tuổi thọ của con người chỉ còn mười tuổi thì ngừng. Sau đó
mỗi một trăm năm tăng thêm một tuổi, thân cũng cao thêm một tấc, tăng đến
tuổi thọ của con người là tám vạn bốn ngàn tuổi thì ngừng. Một lần tăng, một
lần giảm như thế là một kiếp, tám mươi tiểu kiếp làm một đại kiếp. 

Khi thế giới thành, thời gian hai mươi tiểu kiếp, trụ cũng hai mươi tiểu kiếp, hoại
cũng hai mươi tiểu kiếp, không cũng hai mươi tiểu kiếp, cho nên trong một đại
kiếp có thành trụ hoại không bốn giai đoạn. Đời quá khứ có thành trụ hoại
không của quá khứ, đời hiện tại có thành trụ hoại không của hiện tại, vị lai có
thành trụ hoại không của vị lai. Thân thể của chúng ta cũng có thành trụ hoại
không, song chẳng gọi thành trụ hoại không, mà gọi là sinh trụ dị diệt. Khi sinh
ra đến hai mươi tuổi là thành, đến khoảng bốn mươi là trụ, đến khoảng sáu
mươi là dị, đến khoảng tám mươi và sau đó là diệt. Dị là biến hoại, diệt là
không, chẳng còn. Đây là pháp tính theo tuổi thọ của con người tạm coi là tám
mươi tuổi. 

Tóm lại, trong sự vật thì có thành trụ hoại không, trong thân người thì có sinh
trụ dị diệt, hoặc sinh già bệnh chết, đó là biểu hiện của sự vô thường. 

7. "3 loại Phật tử"

Phật tử có 3 loại:

1, Ngoại tử
Tức là phàm phu, biết tới Phật pháp nhưng chẳng chịu cất công thực hành hoặc
tu học.

2, Giá tử
Là hàng thanh văn, duyên giác.

3, Chân tử
Là hàng Bồ tát.

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 04)
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-04.html



Địa vị hàng Bồ tát rất cao, nguyện lực rất lớn, tu mười pháp môn Ba la mật thù
thắng, và mười phương tiện đều là vô lượng vô biên. Mười phương tiện tức là:
1, Phương tiện bố thí. 2, Phương tiện trì giới. 3, Phương tiện nhẫn nhục. 4,
Phương tiện tinh tấn. 5, Phương tiện thiền định. 6, Phương tiện trí tuệ. 7, Phương
tiện đại từ. 8, Phương tiện đại bi. 9, Phương tiện giác ngộ. 10, Phương tiện
chuyển bánh xe pháp bất thối

Bồ tát cũng nói mười thứ như thị, chứng đắc đạo lý chân thật vi diệu không nghĩ
bàn. Mười thứ như thị là mười thứ được tạm giảng là “như vậy”, có nghĩa rằng
không diễn tả thấu triệt được bằng ngôn từ, cụ thể:
1, Tướng như vậy. 2, Tính như vậy. 3, Thể như vậy. 4, Lực như vậy. 5, Tác như
vậy. 6, Nhân như vậy. 7, Duyên như vậy. 8, Quả như vậy. 9, Báo như vậy. 10,
Gốc ngọn rốt ráo như vậy.

Các vị đại bồ tát đắc được pháp môn giải thoát vi diệu không thể nghĩ bàn, trụ ở
trong pháp môn bình đẳng của Phật, tức cũng là phổ quang minh địa, đã đắc
được tất cả pháp môn Đà la ni. Đà la ni dịch là tổng trì, tức là tổng tất cả các
pháp, trì vô lượng nghĩa. Tức là tổng thân khẩu ý ba nghiệp thanh tịnh, trì giới
định tuệ ba học viên minh. 

8. Ba thân Phật

Phật có ba thân:

1, Pháp thân: Tức là thanh tịnh pháp thân tỳ lô giá na Phật

2, Báo thân: Tức là viên mãn báo thân lô xá na Phật

3, Ứng hoá thân: Tức là Thiên Bách Ức Hóa Thân Thích ca Mâu ni Phật, ứng
thân đầy đủ ba mươi hai tướng, tám mươi vẻ đẹp, để trang nghiêm thân. 

Thiện thệ có 2 nghĩa: 1, Giảng theo chữ nghĩa là đạt đến chân thiện mỹ. 2,
Giảng theo kinh văn nghĩa là Niết Bàn không sinh không diệt, chẳng còn ở trong
biển sinh tử. Thiện thệ tức cũng là Phật.

Diệu âm là Tạng Kinh Phật thuyết. Chúng sinh nghe được thứ diệu âm đó thì trí
tuệ được rộng lớn như biển cả. Nếu có chúng sinh nào sân hận, nghe được diệu
âm, liền bất tri bất giác tâm sân hận được tiêu diệt. Bất cứ làm việc gì, đều có
tâm bình khí hòa để xử lý. Đối với bất cứ người nào, cũng đều khiêm nhường
hòa nhã, đó là công hiệu diệu âm. Chúng sinh có tâm tham, nghe được diệu âm
cũng hết tham. 

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 04)
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-04.html



Người nghe được Tạng kinh thì đắc mười trí lực: 1, Xứ phi xứ trí lực. 2, Quá, vị,
hiện tại, nghiệp báo trí lực. 3, Căn thắng liệt trí lực. 4, Chủng chủng giải trí lực.
5, Chủng chủng giới trí lực. 6, Nhất thiết chí xứ đạo trí lực. 7, Thiền định giải
thoát tam muội trí lực. 8, Túc trụ niệm trí lực. 9, Thiên nhãn trí lực. 10, Lậu tận
trí lực.

Xứ phi xứ là gì? Ví như trồng nhân lành thì kết quả lành, đây là xứ hợp lý. Nếu
như nói trồng nhân lành mà kết quả khổ, thì đây chẳng phải xứ hợp lý, tức cũng
là phi xứ. Xứ ở đây nghĩa là kiến lập, kiến lập tất cả pháp “thị” và pháp “bất
thị”. Tất cả nghiệp chướng tức là “các kết”. Có kết thì không được giải thoát, tức
cũng là bị ràng buộc. Bị gì ràng buộc? Bị nghiệp chướng mà mình tạo ra ràng
buộc. Tại sao tạo nghiệp chướng? Vì tham sân si ba độc tác quái, chuyên tạo
nghiệp nhiễm ô, cho nên đen tối chẳng thấy quang minh, chẳng có trí tuệ. Làm
thế nào để tiêu trừ nghiệp chướng? Thì phải tu hành. Tu cái gì? Tu giới định tuệ,
hành bồ tát đạo, công đức viên mãn thì nghiệp chướng tự nhiên tiêu trừ. 

Chủng tử nghiệp chướng hiện hành tồn tại trong thức thứ tám, và hết thảy tập
khí tùy miên tạo ra đời đời kiếp kiếp. 

Tập khí là gì?

Tức cũng là dư tập, giống như người hút thuốc, tuy giữ giới hút thuốc, song có
khi vẫn còn thèm hút thuốc, đó là dư tập. Hay cũng như người nghiện rượu vậy. 
Muốn giảm trừ tập khí xấu của tham sân si phải tu như chân như thật mười Ba
la mật này:
1, Bố thị độ. 2, Trì giới độ. 3, Nhẫn nhục độ. 4, Tinh tấn độ. 5, Thiền định độ. 6,
Bát nhã độ. 7, Phương tiện độ. 8, Nguyện độ. 9, Lực độ. 10, Trí độ
Độ chính là cứu giúp mình, là chiếc thuyền qua khỏi biển khổ sinh tử. 

9. Chúng sinh và sự thực hành Bồ tát đạo

Chúng sinh có sáu thứ che đậy:

1, Keo kiệt che đậy: Tức xả bỏ chẳng được, không học được cách cho đi. 

2, Phạm giới che đậy

3, Sân hận che đậy

4, Giải đãi che đậy

5, Tán loạn che đậy

6, Ác tuệ che đậy

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 04)
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-04.html



Người thực hành tinh tấn Ba la mật, cần hiểu sự tinh tấn có 3 ý nghĩa:

1, Bị giáp

Giống như quân nhân tác chiến, đều có lớp áo giáp phòng vệ. Bị giáp ở đây nói
về sự hướng tới phía trước mà không thối lùi, tin niệm thắng lợi.
Tin niệm thắng lợi ở đây dùng để phát đại thệ nguyện, không thể phát tâm tu
rồi được ít ngày lại hoàn tục.

2, Nhiếp thiện: Tức là dùng đủ thứ pháp môn phương tiện, để hướng về đạo
bồ đề phía trước. Chẳng những mình đi trên con đường đạo bồ đề, mà cũng dạy
chúng sinh đi trên con đường đạo bồ đề. Đây là nhiếp phục, hành thiện cho
chúng sinh.

3, Lợi lạc: Tức là lợi ích khoái lạc tất cả chúng sinh, khiến cho tất cả chúng
sinh, đắc được vô thượng chính đẳng chính giác. 

Bát nhã dịch là trí tuệ, trí tuệ này là trí tuệ xuất thế gian, chẳng phải là trí tuệ
thế gian, bao gồm có 3 thứ:

1, Văn tự Bát nhã: Tức là dùng văn tự để nói rõ chân lý như tam tạng, mười hai
bộ, tất cả kinh điển.

2, Quán chiếu Bát nhã: Tức là phải quán sát, phải chiếu rõ tất cả kinh điển, mới
có thể thấu hiểu chân lý. 

3, Thật tướng Bát nhã: Thật tướng là vô tướng, do đó có câu Bát nhã phá tan
mọi tướng. 

Bồ đề nguyện

Bồ đề nguyện có hai thứ

1, Trên cầu Phật đạo, dưới độ chúng sinh, tức cũng là:

“Chúng sinh vô biên thệ nguyện độ,
Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn,
Pháp môn vô lượng thệ nguyện học,

Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành.”

2, Nguyện lợi lạc kẻ khác, tức cũng là từ bi hỷ xả, bốn tâm vô lượng. Đem sự lợi
ích, an vui cho kẻ khác, đó là tinh thần Bồ tát

3, Thập địa

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 04)
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-04.html



Thập địa tức là:
1, Hoan hỷ địa. 2, Ly cấu địa. 3, Phát quang địa. 4, Diễm huệ địa. 5, Nan thắng
địa. 6, Hiện tiền địa. 7, Viễn hành địa. 8, Bất động địa. 9, Thiện huệ địa. 10,
Pháp vân địa

Vì sao gọi là hoan hỷ địa? 

Vì đã phá được kiến, tư, hoặc, chứng được lý người và pháp đều không, đắc
được thọ dụng pháp hỷ sung mãn, thấu hiểu cảnh giới của chư Phật, cho nên
hoan hỷ, gọi là hoan hỷ địa. 

Thanh tịnh là chẳng có pháp ô nhiễm nào, pháp ô nhiễm có 2 thứ: 1, Pháp ô
nhiễm có hình tướng, tức là cảnh giới bên ngoài. 2, Pháp ô nhiễm vô hình, tức là
trong tâm ý của mình.

Lúc có hình tướng mà thực hành hạnh môn bất tịnh thì tạo ra vô lượng vô biên
nghiệp chẳng thanh tịnh. Lúc vô hình mà khởi tư tưởng không tịnh, thì tạo ra vô
lượng vô biên nghiệp chẳng thanh tịnh. Siêng tu tức là tinh tấn, tinh tấn chẳng
phải chỉ dụng công một ngày hai ngày, cũng chẳng phải một năm, hai năm, mà
phải cả đời hoặc nhiều kiếp. 

Vì sao gọi là ly cấu địa?

Vì đã lìa khỏi mọi pháp nhiễm ô, khiến cho tâm thanh tịnh. Làm thế nào lìa cấu
bẩn được? Phải nhận chân tu hành mới có sự cảm ứng, mới lìa khỏi cấu bẩn
được. Nếu không nhận chân tu hành, thì không thể có cảm ứng, càng không thể
lìa khỏi được phiền não cấu bẩn. 

Vì sao gọi là phát quang địa?

Vì khi ở ly cấu địa thì tích tụ công đức vô lượng, khi có nội tâm thanh tịnh đến
cực điểm, tự tính quang minh bèn phát ra. Chúng ta tu hành Phật pháp, phải
tích tập phước đức, đừng cho rằng công đức nhỏ mà không làm. Nên biết công
đức nhỏ mà làm nhiều, thì thành công đức lớn, công đức lớn là do công đức nhỏ
tích tụ mà thành. 

Tích tập là do nhỏ tụ lại thành lớn, ít gộp vào thành nhiều, nghĩa là hội lại với
nhau. Phước đức tích tập càng nhiều, thì quang minh tỏa ra càng lớn. Thứ
quang minh này là biểu hiện của phước đức, cho nên gọi là Phát quang địa. 

Diễm huệ địa

Vì địa này trí tuệ rất cao, lúc này tự tính quang minh đạt tới cực điểm, chính
giác đã viên mãn. Trí tuệ quang minh của Bồ tát đạt địa này như biển cả, khéo

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 04)
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-04.html



thấu rõ mọi cảnh giới về pháp. 

Vì sao gọi là Nan thắng địa?

Vì chân, tục, hai trí trái nhau, khiến cho hợp lại, khiến cho thuận nhau. Lại có
thể nói, đồng dị của tất cả các pháp đều bất khả đắc. Tạng pháp giới bình đẳng
khắp hết thảy, chẳng có gì hơn được, cho nên gọi là nan thắng địa. Động chẳng
ngại tĩnh, tĩnh cũng là động. Động tĩnh tùy thuận với nhau chẳng trái nghịch. Bồ
tát đạt tới nan thắng thì thấy động tĩnh nhất như, chẳng hai. 

Hiện tiền địa

Vì phát ra trí tuệ thù thắng nhất, hiện tiền chẳng có phân biệt tịnh và nhiễm. Vì
sự tu hành sâu dày, nên biết rõ tám vạn bốn ngàn pháp môn. 

Viễn hành địa

Đạt tới địa này, thì pháp thân sở hiện có thể khắp cùng pháp giới, đồng như hư
không. 

Bất động địa

Do tất cả nguyện lực đã thành tựu, đến được địa này, Bồ tát như bất động, liễu
liễu thường minh, cho nên gọi là bất động địa. 

Thiện huệ địa

Vì có đầy đủ mười trí tuệ lực, cầu khắp mọi nơi, biết chúng sinh có thể độ hay
không thể độ, vì họ mà thuyết pháp nên gọi là thiện huệ địa. Sức thần thông
này khéo nói tất cả giáo lý và các pháp, khiến chúng sinh được minh bạch giáo
lý và pháp. 

Pháp vân địa

Vì thành tựu trí ba la mật, sinh ra nước pháp công đức, giống như vầng mây lớn,
mưa xuống nước thanh tịnh như cam lồ, khiến cho người nghe pháp thân tâm
mát mẻ. Pháp vân khắp hư không, ở trong hư không lại hàm tàng tất cả. Hết
thảy cảnh giới của tất cả chư Phật trong mười phương ba đời, đều ở trong pháp
âm không thể nghĩ bàn của Pháp vân địa diễn nói ra. Tu phước như thế nào?
Tức vì lợi ích chúng sinh, làm nhiều việc tốt mà không tư lợi ích kỷ. Tu tuệ như
thế nào? Tức là giảng kinh thuyết pháp, siêng tụng kinh điển, khai mở hiểu biết
cho người chưa biết. 

Nghe pháp có 3 điều lợi ích là:

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 04)
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-04.html



1, Văn ích: Là lợi ích của sự nghe. Vì nghe pháp nên sinh tâm hoan hỷ và tin
tưởng

2, Tư ích: Lợi ích của tư duy. Nghe rồi thì tư duy và quán chiếu, suy nghĩ, quán
lý chân thật

3, Tu ích: Lợi ích của sự tu

Tu đủ thứ pháp môn có lợi. Y theo pháp để tu hành, đắc hỷ sung mãn, có tín
tâm, nguyện tâm và thực hành. Do minh bạch đạo lý mà chứng được Thánh
quả. Dần dần chuyển hóa tâm phàm phu thành bậc thánh. Phật là tự tại nhất,
tức cũng là tùy tâm như ý, muốn thế nào thì thế đó, chẳng có hạn chế, tự tại
thật sự. Nếu mình làm chủ được, thì chẳng có phiền não gì cả, chẳng bị cảnh
giới chuyển biến, không khởi vọng tưởng, chẳng chấp trước, đó đều là tự tại.
Phật vượt ra khỏi thế gian, chẳng có chỗ nương. Phật đầy đủ tất cả công đức, độ
thoát tam giới hai mươi lăm cõi. Hai mươi lăm cõi đó là:  ‘’Bốn châu bốn đường
ác/ Phạm Thiên lục dục Thiên/ Vô tưởng ngũ bất hoàn/ Tứ không và tứ thiền‘’. 

Tại dục giới có mười bốn cõi: Tức là bốn đại châu; bốn đường ác; sáu trời dục.
Tại sắc giới có bảy cõi: Tức là Tứ Thiền Thiên, Ðại Phạm Thiên, Vô Tưởng Thiên,
Ngũ Bất Hoàn Thiên, Vô Não Thiên, Vô Nhiệt Thiên, Thiện Kiến Thiên, Thiện Hiện
Thiên, Sắc Cứu Kính Thiên. Tại vô sắc giới có bốn cõi: Tức là trời Tứ Không, Trời
Không Vô Biên Xứ, Trời Thức Vô Biên Xứ, Trời Vô Sở Hữu Xứ, Trời Phi Tưởng Phi
Phi Tưởng. Chúng ta đều ở trong hai mươi lăm cõi, chưa lìa khỏi sinh tử. Trí tuệ
quang minh của Phật, khiến cho pháp giới thanh tịnh. Tẩy sạch hết tất cả trần
cấu của tình ái, khiến cho chẳng còn sự ràng buộc tình và ái. Ðoạn dục khử ái là
pháp môn trở về nguồn cội, khôi phục đồng thể. Chúng ta nên tu pháp nầy.
Không rơi vào không có hai bên, không rơi vào đoạn, thường, nhị kiến tức là
trung đạo. Chấp đoạn ngoại đạo nói: ‘’Người chết như đèn tắt, chẳng còn gì
nữa‘’. Chấp thường ngoại đạo nói: ‘’Người chết đời sau vẫn là người, chó chết
đời sau vẫn là chó‘’. Hai thứ ngoại đạo nầy, đều phủ nhận nhân quả, bát vô
nhân quả. Phật chẳng động, lìa khỏi bên không, lìa khỏi bên có, đây tức là trí
tuệ của Phật. Nếu như có người thấy được Phật, thì thân tâm đều lìa khỏi sự
phân biệt. Người đó thấy Phật như hư không, thì đối với tất cả các pháp thông
đạt vô ngại, vĩnh viễn dứt hẳn tất cả sự nghi trệ. Chúng ta tu đạo thì phải chiếu
theo tin, hiểu, hành, chứng, bốn bước lớn nầy, mà tu hành, chẳng những đối với
Phật chẳng có hoài nghi, mà đối với pháp cũng chẳng có hoài nghi. Phải tin
pháp của Phật nói, đều là lời kinh nghiệm. Pháp của Phật nói, đều là pháp mà
thân Phật trải qua các cảnh đó mà ngộ đạo. Chúng ta học Phật pháp, tức là học
phương pháp Phật thành Phật. 

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 04)
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-04.html



Pháp là phương pháp, là pháp phương tiện giáo hóa chúng sinh. Pháp phương
tiện nầy là vì người mà thí. Nếu chẳng có người, thì pháp cũng chẳng có. Pháp
là Phật nói, Phật chẳng tại thế gian, song, pháp vẫn lưu tại thế gian. Tâm chúng
sinh tin pháp nhẹ hơn so với tâm nghi hoặc. Có gì mà chứng minh? Ví như có
người giới thiệu cho bạn một người bạn, trước hết nói anh ta trung hậu ra sao,
có học vấn như thế nào, tốt như thế nào, bạn nghe rồi thì nhất định sinh hoài
nghi, muốn điều tra một lần. Ðây là vì niềm tin không đủ. Ðây là đối với thiện
pháp mà nói. Nếu có người nói. Người nào đó phẩm hạnh chẳng tốt, tệ đến cực
điểm, chẳng có hiếu với cha mẹ, chẳng trung với đất nước, bất tín đối với bạn
bè, thì lúc đó, bạn liền tin sâu chẳng hoài nghi, không cần đi điều tra, đây là đối
với ác pháp mà nói. Có người nói với bạn chính pháp, thì bạn liền khởi nghi hoặc
rằng có Phật chăng? Có Bồ Tát chăng? Có A La Hán chăng? Như có người nói với
bạn tà pháp thì bạn liền tin ngay, còn tham gia hội đoàn của họ, vì họ mà làm
nô lệ, song, mình vẫn chẳng biết bị người lợi dụng, thứ người nầy thật đáng
thương xót! Hay đối với Phật pháp chẳng có nghi hoặc, tu giới tu định tu tuệ thì
vĩnh viễn đoạn tuyệt tất cả các hí luận.

Hí luận gồm có: 
1. Ðiên đảo hí luận. 2. Tổn hại hí luận. 3. Tranh cạnh hí luận. 4. Nơi người khác
phân biệt thắng liệt hí luận. 5. Phân biệt công xảo dưỡng mạng hí luận. 6. Ðam
trước thế gian tài lực hí luận.

1. Ðiên đảo hí luận: Vốn là vật màu đen mà nói là màu trắng, tức là điên đảo thị
phi. Rõ ràng là ‘’phải‘’ mà bạn với người ta biện luận, cường từ đoạt lý nói là
‘’trái‘’, đây là điên đảo hí luận. Tức cũng là nói luận điệu trái với đạo lý, nói ra lời
lẽ hư vọng chẳng chân thật.

2. Ðường tổn hí luận: Ðường tổn nghĩa là vứt đi. Ví như bạn làm công đức, mà
có người nói bạn ngu si: ‘’Làm công đức có ích gì? Làm công đức chẳng ăn cơm,
có no không? Làm công đức chẳng mặc y phục, có lạnh chăng? Căn bản chẳng
có công đức! Ðây là pháp gạt người. Bạn thấy người xuất gia hóa duyên, dạy
người ta bố thí mà mình chẳng bố thí. ‘’Ðây là lý luận méo lệch, như thế thì sẽ
tổn hại công đức. Phải biết có công đức thì mới có phước tuệ, phước tuệ viên
mãn mới khai ngộ.

3. Tranh cạnh hí luận: Tranh là tranh biện, cạnh là so sánh hơn kém. Tranh
thắng phụ với người, so sánh đứng hàng đầu. Do đó, có câu: ‘’Tranh là tâm hơn
thua/ Trái ngược lại với đạo/ Tâm sinh ra bốn tướng/ Làm sao được tam muội.
Người có tâm hơn thua, thì trái ngược lại với đạo, chẳng hợp với đạo, cũng
chẳng hợp với pháp. Nếu có biện luận, thì sẽ sinh ra tâm bốn tướng: tướng ta,
tướng người, tướng chúng sinh, tướng thọ mạng, làm sao mà đắc được tam

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 04)
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-04.html



muội? Chẳng đắc được định tuệ chân chính, đối với pháp thì sinh tâm nghi hoặc.

4. Nơi người khác phân biệt thắng liệt hí luận: Phân biệt tốt hoặc xấu với người,
hơn hoặc kém, trái hoặc phải. Ðây cũng như con quạ đậu ở trên lưng heo, chỉ
thấy người ta đen, mà chẳng thấy mình đen như thế. Lại giống như giặc đồ dơ
thế cho người ta, chỉ thấy đồ người ta dơ, mà chẳng thấy đồ mình dơ.

5. Phân biệt công xảo dưỡng mạng hí luận: Một khi sinh nghĩ phân biệt tức là hí
luận. Giống như sinh viên tốt nghiệp rồi, hối hận ban đầu không nên học văn
học, hoặc không nên học triết học. Nếu như ban đầu học y khoa, thì bây giờ có
thể làm bác sĩ. Nếu ban đầu học luật khoa, thì bây giờ có thể làm luật sư, đời
sống sẽ giàu có hơn. Khi học xong đại học, thì mới nghĩ công xảo dưỡng mạng,
đây tức là hí luận.

6. Ðam trước thế gian tài thực hí luận: Tức là tham luyến tài, sắc, danh, thực,
thùy, năm dục thế gian. hãy xem trên thế gian có bao nhiêu người vì tài mà mất
mạng, vì sắc mà phá thân, vì danh mà bại thân, vì ăn mà hại thân, vì ngủ mà
hủy thân? Ðó là đắm trước thế gian tài thực hí luận. Nếu chẳng có những hí luận
nầy, thì chẳng sinh tâm phân biệt. Chẳng có tâm phân biệt tức là niệm Phật bồ
đề. Chẳng có tâm phân biệt thì sẽ khai mở đại trí tuệ. Tại sao chúng ta chẳng có
trí tuệ? Vì tâm phân biệt quá nặng, người ta khen bạn một câu, thì vui mừng vô
cùng. Người ta chê bạn một câu, thì buồn bã vô cùng. Như thế thì làm sao mà
học đạo? Làm sao mà tu hành? Muốn tu cảnh giới tám gió thổi không lay, thì
xem tất cả thành một thể, mới là giác niệm, mới là thật công phu. Nhưng chẳng
phải giống như người bùn, hoặc người gỗ, chẳng có tri giác. Tám gió tức là:
Khen, chê, khổ, vui, lợi, suy, được, mất. Tám gió này là chỗ người thế gian
thương ghét, hay làm giao động tâm người, cho nên gọi là tám gió. Người tu
hành, tu đến trình độ như như bất động, liễu liễu thường minh thì chẳng bị tám
gió làm lay động. Dù vàng bạc trước mắt cũng chẳng đổi lòng; đao nhọn dơ lên
đầu, cũng chẳng cải chí hướng. Ðây tức là tín niệm kim cang.

Khi con người sinh ra, thì tâm biết mà chẳng biết, hay mà không hay, là một
trang giấy trắng sạch. Nếu có vị thiện tri thức, hoặc là minh sư dạy dỗ chỉ bảo,
thì sớm sẽ minh tâm kiến tính, có chỗ thành tựu. Minh bạch pháp sai biệt. Pháp
nầy chẳng chấp trước nơi tướng lời nói. Vì chẳng có lời nói, cho nên chẳng có
phân biệt. Không phân biệt pháp, tức là tướng tịch diệt. Pháp của tướng tịch
diệt, thì chẳng chấp trước nơi lời nói. Do đó, có câu: ‘’Miệng muốn nói mà lời
bặt. Tâm muốn duyên mà tư tưởng chẳng còn nữa‘’. Lúc đó, tức là cảnh giới:
‘’Ðường lời đã hết, nơi tâm hành đã diệt‘’. Lúc đó, cũng chẳng có một, cũng
chẳng có nhiều. Chẳng có một, là một mà chẳng một; chẳng có nhiều, là nhiều
mà chẳng nhiều. Cảnh giới một nhiều chẳng lập. Ðây là giáo lý tùy thuận chư

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 04)
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-04.html



Phật. 

Chúng ta đều có tâm phân biệt, thấy cảnh giới thì sinh tâm phân biệt. Do đó, có
câu đối cảnh khởi tham ái, đây là kiến hoặc. Mê lý khởi phân biệt, đây là tư
hoặc. Kiến hoặc có tám mươi tám phẩm, tư hoặc có hai mươi mốt phẩm. Nếu
chẳng còn tâm chấp trước, thì đắc được công đức của Phật. Một và nhiều là
cùng nhau nương tựa, cùng nhau làm gốc ngọn. Hoặc một làm gốc, nhiều làm
ngọn. Hoặc nhiều làm gốc, một làm ngọn. Hoặc một nương tựa nhiều, nhiều
nương tựa một. Có bốn ý nghĩa: 1. Cùng thành nghĩa. 2. Cùng hại nghĩa. 3.
Cùng tồn nghĩa. 4. Cùng hết nghĩa. 

1. Cùng thành nghĩa: Một, nhiều, cùng lập, cùng nhau tồn tại. Vì một trợ giúp
nhiều, nhiều trợ giúp một. Cùng nhau tồn tại, đó đây đều có. Tức cũng là một
thành nhiều, nhiều thành một. Ðây là hai câu đầu tiên: ‘’Trong nhiều không một
tính, một cũng chẳng có nhiều‘’. Trong nhiều chẳng có một, tức là nhiều. Trong
một chẳng có nhiều, tức là một. Ðây là ý nghĩa một nhiều cùng nhau thành lập.

2. Cùng hại nghĩa: Có một thì chẳng có nhiều, có nhiều thì chẳng có một. Một
nhiều cùng nhau chướng ngại, biến thành vô lực, đều không thể độc lập. Ðây là
câu thứ ba: ‘’Như vậy hai đều xả‘’. Cả hai đều chẳng tồn tại. Ðây là ý nghĩa một
nhiều cùng nhau hại diệt.

3. Cùng tồn nghĩa: Cùng nhau tồn tại, chứ chẳng phải đơn độc tồn tại. Dùng một
để trợ giúp nhiều, song, nhiều cũng vẫn không hoại, vẫn nhiều như nhau, nhưng
do một mà thành nhiều. Dùng nhiều để trợ giúp một, song, một cũng chẳng
hoại, vẫn tồn tại. Nhưng nhiếp một làm nhiều, tuy một nhiếp vào trong nhiều,
nhưng cùng nhau tồn tại. Nhiều chẳng ngại một, một chẳng ngại nhiều. Ðây là ý
nghĩa một nhiều cùng nhau tồn tại.

4. Cùng hết nghĩa: Cùng nhau diệt hết, đó đây chẳng còn nữa. Ðây và cùng hại
nghĩa khác nhau, dùng sức của một để trợ giúp nhiều, mà nhiều cùng chẳng
còn, dùng sức của nhiều để giữ một, mà một cùng chẳng còn.

Sau đây lại phân tích nghĩa lý một nhiều, có thể phân ra mười nghĩa: 1. Một
ngọn độc lập. 2. Hai đồng thời hiện. 3. Hai cùng nhau mất. 4. Tự tại vô ngại. 5.
Ðến đi không động. 6. Không lực cùng giữ. 7. Ðó đây không biết. 8. Sức dùng
lấy nhau. 9. Tự tính chẳng có. 10. Cứu kính lìa lời nói. 

1. Một ngọn độc lập: Ðây là nói một nhiều hai pháp đều chẳng còn. Trong nhiều
chẳng có một, cũng chẳng có nhiều. Trong một chẳng có nhiều, cũng chẳng có
một. Tuy một chẳng có nhưng vẫn tồn tại. Tuy nhiều chẳng có, nhưng nhiều vẫn
tồn tại. Một là một, nhiều là nhiều. Ðây là đạo lý một ngọn độc lập.

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 04)
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-04.html



2. Cả hai đồng thời hiện: Biết một có nhiều, biết nhiều có một. Chẳng có một
cũng chẳng có nhiều. Chẳng có nhiều cũng chẳng có một. Chẳng có trước,
chẳng có sau, một nhiều cùng lúc hiện ra. Ví như cặp sừng bò và sừng dê đều
hiện cùng lúc.

3. Cả hai đều mất: Cũng chẳng cùng một, cũng chẳng có cùng nhiều, cả hai đều
chẳng còn. Tại sao? Vì cả hai đều xả. Ðây là đạo lý cả hai cùng mất.

4. Tự tại vô ngại: Chẳng tạo tác mà tự tại. Do đó, có câu: ‘’Không vào mà chẳng
tự được‘’, tùy tâm sở dục, muốn như thế nào thì như thế ấy. Muốn một tức là
một, muốn nhiều tức là nhiều. Ðây là tự tại vô ngại. Một tức nhiên có thể làm
nhiều, nhiều tức nhiên có thể làm một. Ðây tức là đạo lý một nhiều tự tại vô
ngại.

5. Ðến đi không động: Một vào trong nhiều, một vẫn tồn tại ở trong nhiều.
Nhiều vào trong một, nhiều cũng vẫn tồn tại ở trong một. Cho nên đến cũng
chẳng động, đi cũng chẳng động. Giống như hai mặt kính, hình ảnh của một
người chiếu ở trong hai mặt kính. Ðây là đạo lý một nhiều đến đi không động.

6. Không lực cùng giữ: Vì một có nhiều, cho nên nhiều chẳng có lực để chi trì
một. Vì nhiều có một, cho nên một chẳng có lực chi trì nhiều. Cùng nhau chi trì,
cùng nhau không lực. Ðây là đạo lý không lực cùng giữ.

7. Ðó đây không biết: Vì một, nhiều, cùng nương tựa, chẳng có thể, chẳng có
dụng, cho nên một chẳng biết nhiều, nhiều chẳng biết một. Bồ Tát Giác Thủ có
nói bài kệ rằng: ‘’Các pháp chẳng tác dụng/ Cũng chẳng có thể tính/ Nên tất cả
pháp đó/ Thảy đều chẳng biết nhau‘’. Các pháp chẳng có tác dụng của nó, vì nó
chẳng có tự tính. Vì vậy cho nên tất cả pháp thế gian, thảy đều chẳng biết
nhau. Ðây là đạo lý một nhiều đó đây chẳng biết nhau.

8. Sức dùng lấy nhau: Tức là trong một hiểu vô lượng, trong vô lượng hiểu một.
Cùng nhau trợ giúp. Một trợ giúp nhiều, nhiều trợ giúp một, mà cùng nhau dùng
lấy. Ðây là đạo lý một nhiều sức dùng lấy nhau.

9. Tự tính chẳng có: Vì cùng nhau khởi, cùng nhau mượn, bạn mượn tôi, tôi
mượn bạn. Tự tính của một cũng chẳng có, tự tính của nhiều cũng chẳng có.
Ðều là chẳng có. Ðây là đạo lý một nhiều tự tính chẳng có.

10. Cứu kính lìa lời nói: Một, nhiều, nói ra tức là hí luận. Nên lìa lời nói tướng.
Không thể nói nó là một, cũng không thể nói nó là chẳng phải một, cũng không
thể nói nó là cũng một, cũng chẳng phải, cũng không thề nói nó là chẳng phải
một, chẳng chẳng phải một. Do đó, có câu: ‘’Ly tứ cú, tuyệt bách phi‘’. Lìa khỏi
bốn câu nói không ra, nói ra tức là chẳng đúng. Cũng không thể nói có tướng,

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 04)
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-04.html



cũng không thể nói không tướng, cũng không thể nói tướng thì tướng vào, cũng
không thể nói không thì không vào, cùng nhau giao triệt. Vì nguyên nhân nầy,
cho nên miệng muốn nói mà chẳng có lời để nói; tâm muốn phan duyên mà
chẳng có duyên để phan. Tại sao? Từ chẳng còn nữa, tư lự cũng bặt luôn. Ðạo lý
nầy, cảnh giới nầy, chẳng phải nói ra mới minh bạch được. Nhưng nếu không
nói, thì chẳng thể minh bạch. Nói ra là vì khiến cho chúng sinh tu hành, mà
chứng được quả hải của tự tính. Lúc đó, mới minh bạch được đạo lý một nhiều,
nguyên lai là như thế. Ðạo lý sạch dơ cũng như thế. 

Lời kết

Bộ Luận Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật được giảng giải bởi Hòa
thượng Tuyên Hóa, Việt dịch Tỳ Kheo Thích Minh Định, gồm có 25 quyển. Bài
viết này là những ý chính, cô đọng nhất của quyển 04.

Phạm Tuấn Minh

Tài liệu: Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật, Hòa thượng Tuyên Hóa, Hán
dịch: Sa môn Thật Xoa Nan Đà, Việt dịch Tỳ Kheo Thích Minh Định, Chùa Kim
Quang. 

Kinh Hoa Nghiêm Đại Phương Quảng Phật tóm lược (Quyển 04)
https://tapchinghiencuuphathoc.vn/kinh-hoa-nghiem-dai-phuong-quang-phat-tom-luoc-quyen-04.html


